

نوٹ: **iPad** اور **iPad وغیرہ میں بہتر طور پرد کھنے کے لیے**PDF Reader کو Adobe Acrobat کے طور پراستعال کریں۔





بسم الله الرحمن الرحيم '' آپ کے مسائل اوران کاحل'' مقبول عام اورگراں قدرتصنیف

ہمارے دادا جان شہیدِ اسلام حضرت مولا نامحمہ یوسف لدھیا نوی نوراللہ مرقدہ کواللہ رب العزت نے اپنے اکابرین کواللہ رب العزت نے اپنے فضل واحسان سے خوب نوازا تھا، آپ نے اپنے اکابرین کے مسلک ومشرب پرختی سے کار بندر ہتے ہوئے دین متین کی اشاعت و تروی ، درس و تدریس، تصنیف و تالیف، تقاریر و تحریر، فقہی واصلاحی خدمات، سلوک واحسان، روفرق بلالہ، قادیا نیت کا تعاقب، مدارس دینیہ کی سرپرستی، اندرون و بیرون ملک ختم نبوت باطلہ، قادیا نیت کا تعاقب، مدارس دینیہ کی سرپرستی، اندرون و بیرون ملک ختم نبوت کا نفرنسوں میں شرکت، اصلاح معاشرہ ایسے میدانوں میں گراں قدر خدمات سرانجام دی ہیں۔

آپ گی شہرہ آفاق کتاب '' آپ کے مسائل اوران کاحل' بلا شبداردوادب کا شاہ کار ہونے کے ساتھ ساتھ علمی وصحافتی دنیا میں آپ کی تبحرعلمی، قلم کی روانی وسلاست، تبلیغی واصلاحی انداز تحریجیسی خداداد صلاحیتوں اور محاس و کمالات کامنہ بولٹا ثبوت ہے۔ حضرت شہید اسلام نوراللہ مرقدہ روز نامہ جنگ کراچی کے اسلامی صفحہ اقر اُمیں ۲۲ سال تک دینی وفقہی مسائل پر مشتمل کالم'' آپ کے مسائل اوران کاحل' کے ذریعہ مسلمانوں کی رہنمائی فرماتے رہے۔ یہ سلسلہ آپ کی شہادت تک چلتا رہا۔ اللہ تعالی نے مسلمانوں کی رہنمائی فرماتے رہے۔ یہ سلسلہ آپ کی شہادت تک جلتا رہا۔ اللہ تعالی نے آپ کے اخلاص وللہ ہیت کی برکت سے عوام الناس میں اس کالم کو بڑی مقبولیت عطافر مائی۔ بلامبالغہ لاکھوں مسلمان اس چشمہ فیض سے مستفید ہوئے۔ دس ہزار سے زائد سوالات وجوابات کوفقہی ترتیب کے مطابق چار ہزار صفحات پر مشتمل دس جلدوں میں شائع سوالات وجوابات کوفقہی ترتیب کے مطابق چار ہزار صفحات پر مشتمل دس جلدوں میں شائع

عرصہ دراز سے ہمارے دوست واحباب،معزز قارئین اور ہمارے بعض کرم فرماؤں کا شدت سے تقاضا تھا کہ حضرت شہید اسلامؓ کی تصانیف آن لائن پڑھنے



چې فېرست «غ







اوراستفادہ کے لئے دستیاب ہوں۔ چنا نچہا کابرین کی تو جہات، دعاؤں اور مخلص ماہرین و معاونین کی مسلسل جدو جہداور شباندروزتگ ودوکا ثمرہ ہے کہ ان کتب کونہایت خوبصورت اور جدیدا نداز میں تیار کیا گیا ہے، چنا نچہ آپ مطالعہ کے لئے فہرست سے ہی اپنے پہندیدہ اور مطلوبہ موضوع پر" کلک" کرنے ہے اس تک رسائی حاصل کر سکتے ہیں۔

''شہیدِ اسلام ڈاٹ کام'' کے پلیٹ فارم سے حضرت شہیدِ اسلام نور الله مرقدہ کی تصانیف کو انٹرنیٹ کی دنیا میں متعارف کرانے کی سعادت حاصل کرنے پرہم الله تعالیٰ کی بارگاہ عالی میں سربسجود ہیں۔ الله تعالیٰ اس کے ذریعے ہمارے اکابرین کے علوم و معارف کا فیض عام فرمائے۔

جن حضرات کی دعاؤں اور تو جہات سے اس اہم کام کی تکمیل ہو پائی ، میں ان کا بے حدمشکور ہوں خصوصاً میر ہے والد ماجد مولا نا محمد سعید لدھیا نوی دامت برکاتہم اور میر ہے جیاجان صاحبز ادہ مولا نا محمد طیب لدھیا نوی مدظلہ (مدیر دار المعلوم یو سفیة، گزار ہجری کراچی ) اور شخ ڈاکٹر ولی خان المظفر حفظہ اللہ جن کی بھر پورسر پرتی حاصل رہی ۔ اللہ تعالی ان کے علم وعمر میں برکت عطافر مائے اور صحت وعافیت کے ساتھ اپنے حفظ وامان میں رکھے ۔ اسی طرح حافظ محمد طلحہ طاہر، جناب امجد رحیم چو مدری ، جناب عمیر ادر لیس، میں رکھے ۔ اسی طرح حافظ محمد طلحہ طاہر، جناب امجد رحیم چو مدری ، جناب عمیر ادر لیس، جناب نعمان احمد (ریسرچ اسکالر، جامعہ کراچی ) جناب شہود احمد سمیت تمام معاونین کہ جن کا کسی بھی طرح تعاون حاصل رہا تہد دل سے شکر گزار ہوں ۔ اللہ سبحانہ وتعالی ہم سب کو اپنی رضا ورضوان سے نواز ہے ۔ آئیں ۔

محمدالیاس لدهیانوی بانی و نتظم' شهیداسلام' ویب پورٹل www.shaheedeislam.com info@shaheedeislam.com

0321-9264592



المرسف والم





# يبش لفظ

بسح اللَّم الرحس الرحيع (لحسر اللَّم وسلام على حباء الازيق (اصطفى!

بظاہر مئی ۱۹۷۸ء سے شروع ہونے والے مشہور زمانہ کا لم: '' آپ کے مسائل اوران کاحل'' کا سفر ۱۸رمئی ۲۰۰۰ء کے روز حضرتِ اقدس مولا نامجہ یوسف لدھیانوئ کی شہادت کے سانحہ کے موقع پر پورا ہو گیا تھا، کیکن چونکہ دُنیا بھر میں اس کی پھیلی ہوئی کر نیں تاحال ماند نہیں پڑیں، اوراس خزانہ عامرہ کی باقیات اہلِ محبت کے سینوں اور ذہنوں میں محفوظ ہیں، بلکہ ۲۲ سال تک پوری آب و تاب سے بہنے والے اس بحربیکراں کی موجوں سے چھکنے والے آپ زلال کا ذخیرہ اب بھی کاغذوقر طاس کے تالا بوں میں وافر مقدار میں موجود ہے، پچھ کی نشاندہی ہوگئ ہے، جبکہ پچھا بھی تک پردہ اخفاء میں ہیں، حضرت شہید گے متعلقین ومنتسبین کی خواہش واصرارتھا کہ ان جواہر پاروں، علوم ومعارف اور فقہ و حقیق کے شہید یاروں کو بھی کیا کر کے اُمتِ مسلمہ کے سامنے لایا جائے۔

چنانچہ یہ کام جس طرح حضرت کی زندگی میں آب وتاب سے جاری تھا، حضرت کی شہادت کے بعد بھی بغیر کسی تعطل کے جاری رہا، اور حضرت کی ہدایت کے مطابق '' آپ کے مسائل'' کی دسویں جلد کا کام شروع کر دیا گیا، بحد اللہ اب اس جلد کا کام پایئے تھیل کو پہنچ کے مسائل'' کی دسویں جلد کا کام پایئے تھیل کو پہنچ کے مسائل'' کی دسویں جلد کا کام پایئے تھیل کو پہنچ کے جس کے اہم ترین موضوعات تو وہی ہیں جن کی حضرت شہید نے خودا پنی زندگی میں نشاند ہی فرمائی تھی، جن میں سے مسئلہ حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور علوی مالکی کے بارے میں حضرت شہیدگی تحریرات قابل ذکر ہیں، جبکہ اس کے علاوہ دُوسرے وہ مسائل جو حضرت میں حضرت شہیدگی تحریرات قابل ذکر ہیں، جبکہ اس کے علاوہ دُوسرے وہ مسائل جو حضرت گیں۔









کے ہاتھ کے لکھے ہوئے تھے اور وہ براہ راست سائلین کے پاس محفوظ تھے، یا جن کی نقول محفوظ کر لئے گئے ہیں، جو محفوظ کر لی گئی تھیں، اسی طرح چند وہ اہم مسائل بھی اس میں شامل کر لئے گئے ہیں، جو ''آپ کے مسائل اور ان کاحل' کی ترتیب کے بعد صفحہ'' اقر اُ'' میں شائع تو ہوگئے گر کتابی شکل میں نہیں آئے تھے، یوں بہ جلد بھی نویں جلد کی طرح متفرق مسائل اور عنوانات پر مشتمل ہے۔

این شاء اللہ جب کتاب کی ترتیب جدید ہوگی تواس جلد کے وہ مسائل جوعقا کدو ایمانیات، نماز، روزہ، حج، زکوۃ اور معاملات سے متعلق ہیں، وہ متعلقہ ابواب میں درج کردیئے جائیں گے۔ خدا کرے کہ وہ مبارک گھڑی بھی جلد آ جائے کہ ہم کتاب کی تخ تن اور حقیق کے بعد اسے نئے سرے سے فقہی ابواب کی ترتیب پرلانے کی سعادت حاصل کرسکیں۔

ناسپاسی ہوگی اگر میں اپنے رفیقِ محترم مولانا سعیداحمہ جلال پوری صاحب کی محنت و کاوش اور عرق ریزی سے تدوین و ترتیب کو نہ سراہوں، اللہ تعالیٰ موصوف محترم کو بہترین جزائے خیرعطا فرمائیں، علاوہ ازیں مولانا نعیم امجد سلیمی، برادرم مولانا محمہ طیب لدھیانوی، برادرم حافظ متن الرحمٰن لدھیانوی اور برادرم عبداللطف طآہر بھی قابلِ مبارک بادیم یہ کہان حضرات کی سعی جمیلہ سے بہ جلد پائیے تعمیل کو پنجی، رَبِّ کریم ہمارے حضرت شہید اور ہم سب کے لئے اس کتاب کوصد قد جاریہ بنائے، آمین۔

خاكيائ حضرت لدهيانوى شهيدً محمر جميل خان نائب مدير "اقر أروضة الاطفال"









|                                            |    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                     |           |
|--------------------------------------------|----|---------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ائمہار بعثہ کامسلک برحق ہے                 | 9  | ڈارون کا نظریے فی خالق پربنی ہے                                           | ٣٩        |
| پیری مریدی بذات خود مقصور نہیں             | 1+ | انسان کس طرح وجود میں آیا؟                                                | ۴.        |
| ائمهاجتها دواقعى شارع اورمقنن نهين         | 11 | کیا حدیث کی صحت کے لئے دِل کی گواہی                                       |           |
| ائمہار بعثمق پر ہیں                        | 11 | کا عتبارہ؟                                                                | ۱۲۱       |
| تقدیرِ الٰہی کیا ہے؟                       | 14 | عذابِشدید کے درجات                                                        | 4         |
| مدارحالات و واقعات ير ہے                   | 19 | قرآن میں درج دوسروں کے قوال قرآن ہیں؟                                     | 4         |
| جن لوگوں کا بیرذ ہن ہووہ گمراہ ہیں         | 19 | كلام الهي مين درج مخلوق كا كلام نفسي مبوكا؟                               | ٣٣        |
| يه بدعت نهي <u>ن</u><br>پيه بدعت نهين      | 11 | "اَلصَّحَابَةُ كُلُّهُمُ عَدُولٌ" كَاتُشرَ حَ                             | مهم       |
| بدعت کی قشمیں                              | ۲۳ | صحابه کرام بخوم مدایت ہیں                                                 | ra        |
| ا نکار حدیث،ا نکار دین ہے                  | 2  | سوءِادب کی بوآتی ہے ''                                                    | ۲٦        |
| اختلاف ِرائے کاحکم دُوسراہے                | ra | صحابہ کے بارے میں تاریخی رطب ویابس<br>محالبہ کے بارے میں تاریخی رطب ویابس |           |
| نثر بعت كى معرفت ميں اعتَّا دعْلَى السلف   | 14 | کوفل کرنا سوءِادب ہے                                                      | <u>۲۷</u> |
| یہ حَبِ صِحابہؓ نہیں جہالت ہے              | 19 | حضرت خضرعلیهالسلام کے جملہ پراشکال                                        | ٩م        |
|                                            | ٣٢ | ا تنابر ٔی جنت کی حکمت                                                    | ۵٠        |
| کیا موت کی موت سے انسان صفت ِ الٰہی        |    | جنات کے لئے رسول                                                          | ۵٠        |
| میں شامل نہیں ہوگا؟<br>میں شامل نہیں ہوگا؟ | ٣٣ | حضورِ ا کرم صلی الله علیه وسلم کی تمام وُنیا                              |           |
| رُوحِ انسانی                               | ٣٣ | کے لئے بعثت                                                               | ۵۱        |
| چرند پرندکی رُوح سے کیا مراد ہے؟           | ٣٧ | کیا قبراَطهرکی مٹی عرش وکعبہ سے فضل ہے؟                                   | ۵۲        |
| بيەذ وقيات ہيں                             | ٣٧ | حضوراً کرم صلی الله علیه وسلم کے عقدِ نکاح                                | ۵۵        |
| "<br>"تخلقوا باخلاق الله" كامطلب           | ٣٧ | معجز وشق القمر                                                            | ۵۵        |
| کیابغیرمشامدہ کے یقین معتبرنہیں؟           | ٣_ | عقيده سيح ہواور مل نہ ہو                                                  | ۵۸        |
| آل رسول کا مصداق                           | ٣٨ | تمام علاء كوبُر اكهنا                                                     | ۵۸        |
| ذاتِ حَقّ کے لئے مفرد و جمع کے             |    | بيالفاظ كلمه كفريي                                                        | ۵٩        |
| صيغول كااستعال                             | ٣٨ | مسلوبُ الاختيار يركفر كافتوي                                              | ۵٩        |
| پیر<br>پیمبادالرحمٰن کی صفات ہیں           | ٣٩ | قضااور دیانت میں فرق                                                      | ٧٧        |
|                                            |    |                                                                           |           |







|                     |                                          |            | 0 00 1321                                 |
|---------------------|------------------------------------------|------------|-------------------------------------------|
| r+ m                | اِضطباع ساتوں چکروں میں ہے               | 4          | کیاشیعہ اسلامی فرقہ ہے؟                   |
| 4+12                | وزارتِ مذہبی اُمور کا کتابچہ             | ۷٣         | امام كے نام كے ساتھ' عليه السلام' كھنا    |
| 4+1                 | کر سیجن بیوی کی نومسلم بہن سے نکاح       | ۷٣         | شیعہ ا ثناعشری کے پیچھے نماز              |
| <b>r</b> +∠         | ہرایک سے گھل مل جانے والی بیوی کا حکم    | 40         | قرآنِ كريم اورحديثِ قدى                   |
| <b>r</b> +∠         | حضرت سوده كوطلاق دينے كے اراده كى حكمت   |            | جمعہ اور شبِ جمعہ کو مرنے والے کے         |
| <b>r</b> •A         | نصرانی عورت سے نکاح                      | 44         | عذاب كى تخفيف                             |
| <b>r</b> •A         | نيونة كى رسم                             | ۷٨         | كشف وكرامات حق بين                        |
| r+9                 | "مجھ برحلال دنیاحرام ہوگی" کہنے سے طلاق؟ | ۷۸         | کرامت ِاولیاء حق ہے                       |
| <b>111</b>          | تين طلاق كاحكم                           | ∠9         | حضرت مہدیؓ کے بارے میں چندسوالات          |
| 717                 | حرمت ِمصاہرت کے لئے شہوت کی مقدار        |            | حضرت ابراہیم نے ملائکہ کی مدد کی پیشکش    |
|                     | عورتوں کے لئے سونے جاندی کا استعال       | ۸۱         | کیول شھکرادی؟                             |
| ۲۱۴                 | جائز ہے                                  | ۸۲         | حضرت آدمٌ اوران کی اولاد کے متعلق سوالات  |
| <b>11</b>           | منّت ماننا کیول منع ہے؟                  | ۸۴         | حضرت ابوبكر صديق كى خلافت برحق تقى        |
| MA                  | کعبه کی نیاز                             | M          | علامات ِ قيامت                            |
| MA                  | کیا نبی کی نیازاللہ کی نیاز کہلائے گی؟   | 19         | مچھ''اِصلاحِ مفاہیم''کے بارے میں          |
| MA                  | اولیاءاللہ کے مزارات پرنذر               | 190        | ساية اصلی کامفهوم                         |
| 17+                 | صرف دِل میں خیال آنے سے نذر نہیں ہوتی    | 190        | نماز چپوڑنا کا فر کافعل ہے                |
|                     | آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے پاس کچھ     | 190        | بنمازی کوکاملِ مسلمان نہیں کہہ سکتے       |
| 777                 | ر ہتانہیں تھا                            | 190        | بنمازی کے دیگر خیر کے کام                 |
|                     | عذر کی وجہ سے دعوت قبول نہ کرنا ترکِ     | 190        | مسجد مين نماز جنازه                       |
| 222                 | سنت نہیں                                 |            | حضور صلى الله عليه وسلم كى نمازِ جنازه كس |
| 222                 | میّت کے گھر کا کھا نا                    | 197        | طرح پڑھی گئ؟                              |
| 222                 | اللِّ ميّت كا گھر ميں كھانا              | 194        | گاؤں میں جمعہ                             |
| 222                 | ایصال اواب کے کھانے سے خود کھانے کا حکم  | 191        | عورتول كاجمعها ورعيدين مين شركت           |
|                     | ضافت، ایصالِ ثواب اور مکارمِ             |            | اذان سے قبل مروّجه صلوٰ ة وسلام پڑھنے کی  |
| 777                 | اخلاق كافرق                              | 1+1        | شرعى حيثيت                                |
| <b>۲</b> ۲ <u>∠</u> | صدقہ نہیں صلہ رحی ہے                     | <b>r+r</b> | بیوی کے زبور پرز کو ہ                     |
| 771                 | كيابيصدقه مين شارنهين موگا؟              | r+m        | تھوڑی تھوڑی کر کے زکو ۃ اداکرنا           |







|             |                                                              |               | 0 001391                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
| <b>1</b> 24 | مریخ وغیره پرانسانی آبادی                                    | 779           | كنوال ياسر ك_ كاايصال ثواب؟                |
| 144         | عورت کی حکمرانی                                              | 779           | فرمودۂ رسول سو <sup>حکمت</sup> یں رکھتا ہے |
| ۲۷۸         | ابلیس کے لئے سزا                                             | ٢٣١           | مدارس ومساجد كى رجسر يشن كاحكم             |
| ۲۷۸         | گھوڑے کا گوشت                                                | 72            | مدرسہ کے چندے کا استعال                    |
| 149         | کیاسب دریائی جانورحلال ہیں؟                                  | 229           | كفاراور منافقين سيختى كامصداق              |
| 149         | جا نور کوخصی کرنا                                            | 229           | '' قریب تھا کہانبیاء ہوجاتے'' کامفہوم      |
| 149         | داڑھی کٹا ناحرام ہے                                          | 277           | سینهٔ نبوی کی آواز                         |
| ۲۸ ۰        | علاء كے متعلق چندا شكالات                                    | 272           | منہ پرتعریف کرناہرایک کے لئے ممنوع نہیں    |
| 110         | عورت کے لئے کسبِ معاش                                        | 277           | کیا تو بہ سے تل عدمعاف ہوسکتا ہے؟          |
| ۲۸۸         | بي الرد بكرم جائے                                            |               | بعض عوارض کی وجہ سے مفضول عبادت            |
| 1119        | طالبان اسلامی تحریک                                          | 202           | افضل سے بڑھ جاتی ہے                        |
| 1119        | جهادِا فغانستان                                              | 277           | رزق کے اسبابِ عادیہ اختیار کرنا ضروری ہے   |
| 19+         | مرقحة ميلاد                                                  | tra           | شریعت نے اسباب کومہمل نہیں چھوڑ ا          |
| <b>19</b> m | فكرى تنظيم والول كےخلاف آ وازاً ٹھانا                        | ۲۲۵           | نمرود کے مبہوت ہونے کی وجہ                 |
| 190         | مسكه حيات النبي ﷺ                                            | 277           | الله تعالیٰ کی محبت میں رونا               |
| <u>۲۲۷</u>  | حیاتِ برزخی موضوعِ بحث ہے                                    | 172           | صنف ِنازك كاجو هرإصلى                      |
| <u>۲۲۷</u>  | رُوح كالوثاياجانا                                            | 10.           | پا کستان میں عریانی کا ذمہ دار کون؟        |
|             | مجلس مقتنه اشاعت التوحيد و السنة                             | <b>7</b> 0∠   | فلمی دُنیا <u>سے</u> معاشرتی بگاڑ          |
| ሶሶላ         | پا کستان کا فیصله                                            | 777           | موت کی اطلاع دینا                          |
|             | پاکستان کا فیصله<br>عقیدهٔ حیاة النبی صلی الله علیه وسلم اور | 277           | اعلانِ وفات کیسے سنت ہے؟                   |
| ومهم        | أمت مسلمه                                                    | 749           | تصوير كاحكم                                |
| ra1         | منكرينِ حيات النبي كي اقتداء؟                                | 14            | نعرهٔ تکبیر کے علاوہ دُوسر بے نعر بے       |
| ra1         | حیاتِ أنبیاء فی القبور کے منکرین کا حکم                      | 121           | الٹراساؤنڈے حم مادر کا حال معلوم کرنا      |
| ٨٢٦         | قبراقدس پرساع کی حدود                                        | 121           | فارمی مرغی کے کھائے کا حکم                 |
| 44          | قبر کی شرعی تعریف                                            | 177           | حقاكه بنائے لا إله است حسين                |
| اکم         | عذابِ قبر کے اسباب                                           | <b>1</b> 2 1° | سركاري افسران كي خاطر تواضع                |
| 140         | عذابِقبر كے سلسلے ميں شبهات كے جوابات                        | 121           | خرچ ہے زیادہ بل وصول کرنا                  |
|             |                                                              | 120           | مؤثرِ حقیقی الله تعالیٰ ہیں نہ کہ دوائی    |
|             |                                                              |               |                                            |







## بسم (اللَّم (الرحس (الرحيم

#### ائمہار بعد کامسلک برحق ہے

س.....آپ نے اپنی کتاب میں فقد خفی کو ہی گویا معیار نجات قرار دیا ہے، سوال میہ ہے کہ دُوسرے ائمہ ثلاثہ کے تبعین کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ میں جہاں رہتا ہوں وہاں فقہ شافعی کے ماننے والے زیادہ ہیں اور میری زندگی بھی امام شافعی کی تقلید میں گزری ہے، میں اپنی زندگی بھرکی عبادات کے بارے میں پریشان ہوں، کیا میرے لئے مسلک کی تبدیلی ضروری ہے؟ اور بیہ بظاہر مشکل ہے، کیا امام شافعی کا مسلک کتاب وسنت کے خلاف ہے؟ میری اس الجھن کو دور فرمادیں۔

ج..... آنجناب کی سلامتی فنهم اور حق پسندی سے جی خوش ہوا، حق تعالی شانہ مجھے اور آپ کو اپنی رضا و محبت نصیب فرمائیں۔

حضرت امام شافعیؓ چارائمَہ میں سے ایک ہیں، اور چاروں امام برق ہیں، ان کے درمیان حق و باطل کا اختلاف نہیں، بلکہ رائح و مرجوح کا اختلاف ہے، میں چونکہ حنفی ہوں اس لئے امام ابو حنیفہؓ کے مسلک کو اقرب الی الکتاب والسنۃ سمجھتا ہوں، اور امام شافعیؓ اور دیگرا کا برائمہ کے مسلک کو بھی برق مانتا ہوں، ان اکابر میں سے جس کے ساتھ اعتقاد و اعتماد زیادہ ہوائی کے مسلک پڑمل کرتے رہنا اِن شاء اللہ ذریعہ نجات ہے۔

چونکہ آپ کی طویل زندگی حضرت امام شافعیؒ کے مسلک حقہ پر گزری ہے، اور چونکہ آپ جس علاقے میں رہتے ہیں وہاں فقہ شافعیؒ کے مسائل بتانے والے بہ کثرت ہیں اس لئے میری رائے یہ ہے کہ آپ کے لئے فقہ شافعی کی پیروی میں سہولت ہے، آپ اسی کو اختیار کئے رہیں۔

كتاب وسنت كے نصوص كى تطبيق ميں حضرات ائمه گا نقط نظر مختلف ہوتا ہے،اس



چې فېرس**ت** «ې

www.shaheedeislam.com





لئے امام شافعی کا پہلوبھی یقیناً قوی ہوگا،اورآپ کے لئے بس اتناعقیدہ کافی ہے،اوراگر آپ امام ابوحنیفه گامسلک اختیار کرنا چاہتے ہیں تو شرعاً اس کا بھی مضا نقہ نہیں،بشر طیکہ فقہ حنی کے مسائل بتانے والا کوئی شخص میسر ہو۔

بيرى مريدي بذات خود مقصور نهيس

س..... چند ماه قبل حضرت نے میرے ایک عریضہ پر کتاب'' اختلاف امت اور صراط متقیم" کا مطالعہ کرنے کے لئے فرمایا تھا، چنانچہ ہم نے اس کتاب کو بہت غورسے پڑھا اور بہت ہی مفیدیایا،الحمدللہ!اس کےمطالعہ سے میرے بہت سےاشکالات دور ہوگئے اور بہت می باتوں کے متعلق ذہن صاف ہو گیا، خاص کرایک بہت ہی اصولی بات سمجھ میں آگئی اور دلنشین ہوگئی کہ جب کسی فعل کے سنت و ہدعت ہونے میں تر د د ہوجائے ، بعض علاء سنت کہتے ہوں اور بعض بدعت ، تو ترک سنت فعل بدعت سے بہتر ہے ( صفحہ ۱۲۲،۱۲۵) یہ بالکل بے غبار اصولی بات ہے اور احتیاط پر مبنی ہے کیونکہ دفع مضر ت ہر حال میں مقدم اور اولی ہے، اب صرف ایک خیال پیدا ہوتا ہے کہ ایسی باتیں تو بہت ساری ہیں جن میں علائے کرام کا اختلاف ہے، یہاں تک کہ جومروجہ پیری مریدی کا سلسلہ ہم لوگوں کے یہاں ہے اورنفس کی اصلاح کے لئے اس کو بہت ہی ضروری سمجھا جا تا ہے،اس کو بہت سے علاء خاص کر علائے عرب تو بدعت ہی کہتے ہیں، بلکہاس کو پیر یرستی اورشرک تک کہتے ہیں۔تواس اصول کے تحت توبیسب قابل ترک ہوجا کیں گے، امید ہے کہ حضرت اس کے متعلق کوئی بہت ہی واضح بات ارشا دفر ما کرتستی فر مادیں گے، کیااس مروجہ پیری مریدی کے لئے کوئی واضح حکم قرآن مجیدیا حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث وارشا دات میں موجود ہے؟ یا جاروں ائمہ کرام رحمۃ اللہ علیهم میں سے کسی نے اس طریقہ کو دین کے فرائض ووا جبات میں شامل کیا ہے؟

دُوسری بات بہتو ظاہر ہے کہ دین میں کوئی نئی بات جوقر آن وسنت اور تعامل صحابہ رضی اللّٰہ تعالیٰ عنهم یا ائمہ مجہمدین کے اجتہا دسے ثابت نہ ہووہ بدعت ہے، کین ساتھ



جه فهرست «به







ہی یہ بھی کہاجاتا ہے کہا گرکوئی نئی بات یا طریقہ دینی مقاصد کے حصول کے لئے بطور تدبیر اختیار کیا جائے تو وہ بدعت نہیں ہے، لیعنی احداث فی الدین تو بدعت ہے اور احداث للدین بدعت نہیں ہے، لیکن غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ زیادہ تر بدعات کی ابتدا للدین بدعت نہیں ہے، لیکن غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ زیادہ تر بدعات کی ابتدا للدین ہی کر کے ہوئی ہے اور رفتہ رفتہ عوام نے اس کودین کا حصہ بنالیا اور پھر علمائے کرام نے ان کو بدعات کہنا شروع کر دیا۔ مروجہ قرآن خوانی، فاتحہ خوانی، سوئم وغیرہ یہ جتنی بدعات بیں سب میں کوئی نہ کوئی دین فائدہ منسوب کیا جاسکتا ہے، پھے نہیں تو یہی کہ اس طرح آج کل غفلت زدہ لوگوں کو بھی کھار قرآن مجید کی تلاوت کا موقع مل جاتا ہے، اس طرح تو ساری بدعات کا جواز نکل آئے گا، امید ہے حضرت کے واضح ارشادات سے میرے بیسب اشکالات دور ہوجائیں گے، اپنے جملہ دینی و دنیوی امور کے لئے حضرت سے دعاؤں کی بھی درخواست ہے۔

ج. .... بہت نفیس سوال ہے، بڑا جی خوش ہوا، جواب اس کا اجمالاً آپ کے نمبر ۲ میں موجود ہے، ذراسی وضاحت میں کئے دیتا ہوں: متعارف پیری مریدی بذات خود مقصد نہیں، اصل مقصد بیہ ہے کہ اپنے بہت سے امراض کی آ دمی خود شخیص نہیں کرسکتا، اور بیاری کی شخیص بھی کرلے تو اس کا خود علاج نہیں کرسکتا، مثلاً مجھ میں کبر، یا عجب ہے یا نہیں؟ اگر ہے تو اس کا علاج کس طرح کروں؟ تو کسی شخص محقق متبع سنت سے اصلاحی تعلق قائم کرنا اس مقصد کی شخصیل کے لئے ہے، اور بیعت، جس کوعرف عام میں پیری مریدی کہا جاتا ہے، محض اصلاحی تعلق کا معاہدہ ہے، مرید کی جانب سے طلب اصلاح کا اور شخ کی جانب سے اصلاح کا اور شخص ساری عمر بیعت نہ کرے، لیکن اصلاح لیتا رہے تو کا فی ہے، اور اگر بیعت کر ایکن اصلاح لیتا رہے تو کا فی ہے، اور اگر بیعت کر لیکن اصلاح لیتا رہے تو کا فی ہے، اور اگر بیعت کر لیکن اصلاح لیتا رہے تو کا فی ہے، اور اگر بیعت کر لیکن اصلاح ہے اور اصلاح کی کا واجب شری ہونا واضح ہے، اور مقد مہ واجب کا واجب ہوتا ہے۔

علاوہ ازیں نفس کی مثال بچے کی ہے، چنانچہ استاذ اگر مکتب کے بچوں کے سرپر کھڑار ہے تو کام کرتے ہیں، ان کوآزاد چھوڑ دیا جائے تو ذرا کام نہیں کرتے ،اگرآ دمی کسی شخ محقق کواپنا نگران مقرر کرلے تو نفس کام کرے گا،اورا گراس کوآزاد چھوڑ دیا جائے تو کام











کے بجائے لہو ولعب میں لگارہے گا۔

علاوہ ازیں سنت اللہ یہ ہے کہ آ دمی صحبت سے بنتا ہے، حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو صحبت نبوی کا شرف حاصل ہوا تو کیا سے کیا بن گئے، اگر کسی متبع سنت شخ سے تعلق ہوگا تو اس کی صحبت اپنا کام کرے گی، اس لئے حضرات صوفیاء کی اصطلاح میں بیعت کو 'سلسلۂ صحبت' سے تعبیر کیا جاتا ہے، گویاعلم وعمل کے ساتھ صحبت کا سلسلہ بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے متوارث چلا آتا ہے، الغرض بیعت وارشاد کو بدعت سمجھنا صحبح نہیں، بلکہ بیدین پر پابندر ہے کا ذریعہ ہے۔ واللہ اعلم!

ائمهاجتها دواقعى شارع اورمقنن نهيس

س..... ' إِتَّـخَــذُوُ ا اَحُبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ اَرْبَابًا مِّنُ دُوُن اللهِ. "اس كمصداق توجم سب مقلدین بھی معلوم ہوتے ہیں کیونکہ جو ہمارے مفتی حرام وحلال بتاتے ہیں ہم بھی اس یرعمل کرتے ہیں، ہم خودنہیں جانتے وہ صحیح کہہ رہے ہیں یا غلط؟ خصوصاً اس آیت کے مصداق وہ غالی مریدین بھی ہیں جواپنے پیر کا حکم کسی صورت نہیں ٹالتے ، حاہے وہ صرتح خلاف شریعت ہو،ان کےغلط اقوال کی دوراز کارتاویلوں سے صحت ثابت کرتے ہیں۔ ح.....ا گر کوئی احمق ائمه اجتها در حمهم الله کووا قعتاً شارع اور مقنن سجھتا ہے تو کوئی شک نہیں کہ وهاس آیت کریمه کامصداق ہے، کین اہل اصول کامتفقہ فیصلہ ہے که "القیاس مظهو لا مثبت. "لينى ائمه اجتهاد كا قياس واجتها داحكام شريعه كامثبت نهيس بلكه "مظهو من الكتاب والسنّة" ہے، جواحکام صراحناً كتاب وسنت ميں مذكورنہيں اور جن كے استخراج اور استنباط تک ہم عامیوں کےعلم وفہم کی رسائی نہیں،ائمہاجتہاد کا قیاس واشنباط ان احکام کو کتاب و سنت سے نکال لاتا ہے، تقلید کی ضرورت اس لئے ہے کہ ہم لوگوں کافہم کتاب وسنت کے ان احکام تک نہیں پہنچتا، پس انتاع تو دراصل کتاب وسنت کی ہے، ائمہ اجتہاد کا دامن پیڑنے کی ضرورت اس لئے ہوئی کہ ہم انباع کتاب مدیٰ کے بجائے انباع ہویٰ کے گڑھے میں نہ گرجا ئیں اور ا کا برمشائخ کی لغزشوں کی تاویل اس لئے ہے کہ ان کے ساتھ حسن ظن قائم رہے،اس لئے نہیں کہان کی ان لغز شوں کی بھی افتداء کی جائے۔









ائمهار بعبه حق بربين

س .....ایک صاحب نے پچھ سوالات کئے تھے جن کا جواب آپ نے قر آن وحدیث سے نہیں دیا بلکہ ہر سوال کے جواب میں آپ نے لکھا کہ ہمارے نزدیک بیا ناجائز ہے، یا ہمارے نزدیک بیجائز ہے، کہیں آپ نے لکھا ہے کہ فی کے نزدیک اس کا جواب یوں ہے، ہمارے نزدیک بیجائز ہے، کہیں آپ نے لکھا ہے کہ فی کے نزدیک اس کا جواب یوں ہے، اس جواب سے میں نے اندازہ کیا کہ آپ نی کونہیں مانتے ہیں، کیونکہ اگر آپ اللہ اور رسول کو مانتے تو یہی کہتے کہ قر آن وحدیث میں اس طرح ہے، یا یہ کہتے کہ نی نے اس طرح کیا ہے، فلال حدیث سے میکام منع ہے؟

ج۔ ۔۔۔۔۔ چونکہ ہمارے یہاں اکثریت حفی حضرات کی ہے اور بینا کارہ خود بھی مجہز نہیں بلکہ امام ابوحنیفہ گا مقلد ہے، اس لئے لازمی ہے کہ فتو کی اس کے موافق دیا جائے گا، اور ائمہ مجہد کا حوالہ دیں مجہد میں سب کے سب قرآن وسنت کے متبع تھے، اس لئے جب ہم کسی امام مجہد کا حوالہ دیں گے تو گویا بیقرآن وسنت کا حوالہ ہے، اس کے بارے میں بیہ کہنا کہ ہم نعوذ باللہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کونہیں مانتے، ایسی ہی غلط تہمت ہے جیسا کہ مکرین حدیث، حدیث کا حوالہ دیے اگر آن کونہیں مانتے۔

س ..... کیا چاروں ائم، امام ابوحنیفه امام شافعی امام مالک اور امام احمد بن حنبل نعوذ باللہ اللہ اور اللہ کے رسول کو ماننے والے نہیں تھے؟ اور اگر تھے تو پھر ہم ان کی طرف نسبت کیوں کرتے ہیں جب کہ وہ بھی سب نبی ہی کو مانتے تھے تو پھر ہم بھی کیوں نہ کہیں کہ نبی کے نزدیک اس مسئلے کا جواب یوں ہے ، فلال حدیث سے ثابت ہے؟

ج ..... یہ چاروں ائم کہ رحم م اللہ ، اللہ ورسول کے ماننے والے تھان حضرات نے قرآن و حدیث سے استدلال کر کے مسائل بیان فرمائے ہیں اور بعض موقعوں پر اختلاف فہم کی وجہ سے ان کے درمیان اختلاف بھی ہوا ہے ، اس لئے ان میں سے سی ایک کا حوالہ ، دراصل

اس کے فہم قر آن وحدیث کا حوالہ ہے۔

س....ان چاروں اماموں میں اختلاف کیوں ہے؟ ایک کہتا ہے ہاتھ ناف پر باندھونماز میں، دُوسرا کہتا ہے ہاتھ سینے پر باندھو، تیسرا کہتا ہے ہاتھ سینے کے نیچے باندھو، چوتھا کہتا ہے







<u>جِلد د</u>







ہاتھ چھوڑ کرنماز پڑھو، دین میں اگر چاروں طریقے سے ہاتھ باندھنا تھیج ہے، نبی نے اس طرح نماز پڑھی ہے تو پھرہم تین میں کیوں اختلاف پیدا کرتے ہیں کہ ہمار ہزدیک یوں ہے چاروں طریقوں کو حدیث سے ثابت کر کے بتا ہے؟

ح ..... بیاختلا فات صحابه کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے درمیان بھی ہوئے ، چونکه ان ا كابرك درميان اختلافات ہوئے اس كئے ہمارے كئے ناگز برہوا كدايك ك قول كوليں، اوردُ وسرے کے قول کونہ کیں۔

س ..... کیا چاروں اماموں میں سے ایک کی تقلید کرنا واجب ہے؟ اگر واجب ہے تو نبی نے کہاں فر مایا ہے کہ تقلیدا یک امام کی ضروری ہے؟

ح....قرآن وحدیث پڑمل کرنا واجب ہے، اورا ختلاف ہونے کی صورت میں، اور غلبہُ ہویٰ اورفہم ناقص کی صورت میں قرآن وحدیث پڑمل کرنے کا ذریعہ صرف یہ ہے کہ جن ا کابر کا فہم قرآن وحدیث مسلم ہے، ان میں سے کسی ایک کے فتوی پڑمل کیا جائے ،اس کا نام تقليد ہے۔

س.....کیا اماموں نے بھی کہا ہے کہ ہماری تقلیدتم پر واجب ہے؟ اور کیا تقلید نہ کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا؟ جب کہ اس کاعمل قر آن وحدیث کے مطابق ہواوروہ صرف قر آن وحدیث کوہی مانتا ہو۔

ح.....ان ائمه دین پراعتاد کے بغیر قرآن وحدیث پرمل ہوہی نہیں سکتا اور جب قرآن و مدیث برعمل نہ ہوا تو انجام ظاہر ہے۔

س.....کیا چاروں امامؓ غلط تھےجنہوں نے کسی کی تقلید نہیں کی؟ اور صحابیؓ اور جاروں خلیفہؓ جنہوں نے کسی کی تقلیز نہیں کی ، وہ صرف قرآن وحدیث کو مانتے تھے، فقہ کا نام ونشان نہیں تھا، تو کیا نعوذ باللہ بیسب غلط راستے پر تھے؟ انہوں نے دین کونہیں سمجھا تھا جو بعد کے

عالموں نے سمجھاہے؟

**ج.....** تقلید کی ضرورت مجتهد کونهیں غیر مجتهد کو ہے،حضرات خلفائے اربعہ رضی الل<sup>عن</sup>هم،اور حضرات ائمه اربعه رحمهم الله خود مجمهّد تھے،ان کوکسی کی تقلید کی ضرورت نتھی، جو څخص ان کی





<mark>طرح خودمجہ ت</mark>د ہواس کو بھی ضرورت نہیں ،لیکن ایک عام آ دمی جومجہ تہنیں اس کو تقلید کے بغیر حار ہٰہیں۔

س .....اگر دین تقلید کا نام ہے اور تقلید کرنا ضروری ہے تو کیوں نہ ہم اپنے آپ کو چاروں خلیفہ گی طرف نسبت کریں، ایک کے بیں صدیقی ہوں، دُوسرا کے بیں فاروقی ہوں، تیسرا کے میں عثانی ہوں، اور چوتھا کے میں علی کو ماننے والا ہوں، اگراس طرح کوئی کے تو میں سمجھتا ہوں کہ سارے اختلاف ہی نہیں کیونکہ ان چاروں میں کوئی اختلاف ہی نہیں تھا، یہتو بعد میں ہواہے؟

ج .....جس طرح چاروں ائمہ مجتهدین کا مذہب مدوّن ہے، اس طرح چاروں خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کا مذہب مدون نہیں ہوا، ورنہ ضروران ہی حضرات کی تقلید کی جاتی اور یہ مجھنا کہ ان چاروں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں تھا، بے علمی کی بات ہے، حدیث کی کتابوں میں ان کے اختلافات مذکور ہیں۔

س .....کیاعورت اور مردکی نماز میں فرق ہے؟ مثلاً عورت نماز میں سینے پر ہاتھ باند ھے اور مرد ناف پر باند ھے، نبی نے اس طرح بتایا ہے کہ اس طرح کیا جائے؟ اگر ہے تو کون سی حدیث سے ثابت ہے؟ کیا مرد سینے پر ہاتھ باند ھے تو اس کی نماز نہیں ہوگی؟ جب کہ سعود یہ میں حنبلی ہیں اور شافعی بھی سینے پر سعود یہ میں حذا ورعورت سب ہی اور شافعی بھی سینے پر ہاتھ باند ھے ہیں مرداور عورت سب ہی اور شافعی بھی سینے پر ہاتھ باند ھے ہیں تو کیا یہ غلط ہیں؟

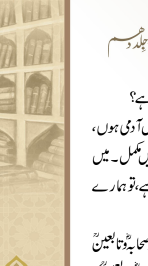
ح.....عورت اورمرد کے احکام میں بے شارفرق ہیں،عورت کا سترالگ ہے مرد کا الگ،اسی طرح ان کے متعلق بعض دُوسرے مسائل میں بھی فرق ہے اور وہ سب قر آن وحدیث سے ہی اخذ کئے گئے ہیں۔

س .....نماز میں رکوع کرنے پراور رکوع سے اٹھنے پر رفع یدین کرتے ہیں ، یہ حدیث سے ثابت ہے یا نہیں؟ اور اگر منع ہوا تو کون سے تھے حدیث میں ہے؟ جیسا کہ لوگ کہتے ہیں کہ لوگ بت رکھ کر لاتے تھے اور بعد میں رفع یدین منع کردیا کہ اب مت کرو، او نچی آمین کہنا کب منع ہوا؟ لوگ کہتے ہیں کہ بیچھے سے لوگ نماز میں بھاگ جاتے تھے، تو آپ نے کہا













(۲۱)





آمین اونچا کہا کرواور بعد میں منع کر دیا تو ہے حدیث سے بتایئے کہ کہاں منع ہے؟

ایں او پی بہا کرواور بعدیں کے دیں طدیت سے بالیے کہ ہاں کہ جاہل آدمی ہوں،
ہم نے مل کر چار پانچ آدمیوں نے بیسوال کئے ہیں، میں ایک جاہل آدمی ہوں،
لیکن یقین صرف قرآن وحدیث پر ہے اس لئے تفصیلاً حدیث سے جواب دیں مکمل میں
آپ کوآپ کے رب کا واسطہ دیتا ہوں اور اگر آپ نے اپنی ماں کا دودھ پیاہے، تو ہمارے
ان سوالوں کا جواب ضرور دیں۔

ج .....رفع یدین اورترک رفع یدین دونوں طرف احادیث بھی موجود ہیں اور صحابہ و تابعین ً کاعمل بھی ،اسی طرح آمین کے مسئلے میں دونوں طرف احادیث بھی ہیں اور صحابہ و تابعین کا تعامل بھی ،اختلاف جو کچھ ہے وہ اس میں ہے کہ ان میں سے کون سی صورت افضل ہے؟

جواب تومیں نے عرض کر دیا، البتداس جواب کو سیجھنے کے لئے بھی علمی لیافت کی ضرورت ہے، اگر آپ اللہ تعالیٰ کا واسطہ نہ دیتے اور نہ مال کے دودھ کا ذکر کرتے تب بھی میں جواب دیتا، کیا میں آپ سے پوچھ سکتا ہول کہ اللہ تعالیٰ کا واسطہ دینا اور کسی کی مال کے دودھ کا ذکر کرنا کس حدیث سے ثابت ہے؟ اور یہ کہ کیا حدیث میں رفع یدین اور آمین ہی کا مسکلہ آیا ہے یا انسانی اخلاق کے بارے میں بھی کچھ آیا ہے؟

تقرير الهي كياہے؟

س ..... میں عرصہ دراز سے امریکہ میں مقیم ہوں، بعض اوقات عیسائی دوستوں یا غیر مسلموں سے ندہبی نوعیت کی با تیں بھی ہوتی ہیں، دین اسلام میں جن چیزوں کا ماننا ضروری ہے، لیکن یہ عجیب بات ہے کہ ہمیں یہ بہیں معلوم ہے کہ تقدیر کیا ہے؟ میں دل سے مانتی ہوں کہ تقدیر کا مکمل طور پر ہمیں یہ بہیں معلوم ہون ہی ہمارے لئے بہتر ہے، لیکن چندموٹی موٹی باتیں تو معلوم ہوں، ہمیں تو یہ کچھ معلوم ہے کہ تقدیر معلق ہوتی ہے اور تقدیر مبرم ہوتی ہے۔ اب اگر کوئی شخص میر ہوتی ہے۔ اب اگر کوئی شخص میر ہوتی ہے کہ تقدیر معلوم ہوتی ہے اور میں اسے کہوں کہ تقدیر پر ایمان لا نا ضروری ہے تو وہ لاز ما پو چھے گا کہ آخر تقدیر ہے کیا؟ اور اس میں کون کون سی چیزیں شامل ہیں؟ میرا خیال ہے کہ کم از کم موٹی موٹی موٹی میں نے پچھتھیق کی تو مجھے معلوم کم از کم موٹی موٹی موٹی موٹی جا ہمیں، جیسے میں نے پچھتھیق کی تو مجھے معلوم





ہوا کہ کم از کم یہ چیزیں ہماری تقدیر میں روزِ اوّل ہے کہی ہیں،ان میں'' پیدائش'' یعنی جیسے جس ماں کے بطن سے پیدا ہونا ہے، ''موت'' جس شخص کی جب، جہاں اور جس طرح موت واقع ہونی ہے،اس کا ایک وفت معین ہے۔"رز ق"جس کے بارے میں قرآن کریم میں ہے کہ بیاللہ ہی ہے جو بڑھا تا ہے اور گھٹا تا ہے، یاکسی کوزیادہ دیتا ہے اور کسی کو نیا تُلا دیتا ہے۔ چنانچہ آ دمی ذاتی سعی کرے یا پچھ نہ کرے، رزق ایک مقدار میں مقرر ہے، چونکہ دوران سفر بھی انسان رزق پاتا ہے، سویوں دکھائی دیتا ہے کہ سفر بھی ہمارے مقدر کا حصہ ہے،لیکن بعض چیزیں مبہم ہیں، جیسے شادی، انسان کے دکھ سکھ، شہرت، بیاریاں،غرض اور بہت ہی چیزوں کے بارے میں، میں تحقیق نہتو کرسکی،اور نہ کرنا چاہتی ہوں، مگرعلمائے کرام سے گزارش ہے کہ چارچھ موٹی موٹی باتیں تو بتا کیں کہ بیہ چیزیں تقدیر کا حصہ ہیں، کیا آپ میری مدد کریں گے؟ بڑی ممنون رہوں گی، خاص کر مجھے یہ بھی بتایئے کہ''شادی''انسانی مقدر کا حصہ ہے؟ لعنی پہلے سے ککھا ہوا ہے کہ فلا ل لڑ کے، لڑکی کی آپس میں ہوگی، یا پچھ یوں ہے کہ کوشش کر کے کسی سے بھی کی جاسکتی ہے، میں نے اس طرح کی ایک حدیث پڑھی ہے کہ ایک صحابیؓ نے کسی بیوہ سے شادی کی ، تو ہمارے نبی جناب محدرسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: ''تم نے کسی کنواری سے شادی کیوں نه کی کہوہ تم سے کھیاتی اورتم اس سے کھیلتے ۔''اس حدیث سے اندازہ ہوا کہ گویا بیا ایک ایسا معاملہ ہے کہ آ دمی کوشش کر ہے تو کسی سے بھی کرسکتا ہے، مگر شاید لیعنی دُوسری احادیث مباركہ بھی ہوں،آپ مير سے سوال كالممل جواب ديجئے ،ممنون رہوں گی۔

ج .....تقدیر کا تعلق صرف انہی چار چیزوں سے نہیں جوآپ نے ذکر کی ہیں، بلکہ کا ئنات کی ہرچھوٹی بڑی اوراچھی بری چیز تقدیر الہی کے تابع ہے، چونکہ انسان کو بیعلم نہیں کہ فلال چیز کے بارے میں علم الہی میں کیا مقدر ہے؟ اس لئے اس کو بیچکم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے ارادہ و اختیار اور اپنے علم وہم کے مطابق بہتر سے بہتر چیز کے حصول کی محنت وسعی کرے، مثلاً رزق کو لیجئے! رزق مقدر ہے، اور مقدر سے زیادہ ایک دانہ بھی کسی کو نہیں مل سکتا، مگر چونکہ کسی کو لیجئے! رزق مقدر ہے، اور مقدر سے زیادہ ایک دانہ بھی کسی کو نہیں مل سکتا، مگر چونکہ کسی کو

معلوم نہیں کہاں کے حق میں کتنارزق مقدر ہے؟اس لئے وہ رزق حاصل کرنے کے لئے







زیادہ سے زیادہ سعی ومحنت کرتا ہے، کیکن ملتا اتنا ہی ہے جتنا مقدر میں لکھا ہے،ٹھیک یہی صورت شادی کے مسلے میں بھی یائی جاتی ہے، والدین این اولا دے لئے بہتر سے بہتر رشتہ کے خواہشند ہوتے ہیں،اوراین علم واختیار کی حد تک اچھے سے اچھارشتہ تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں، لیکن ہوتا وہی ہے جو مقدر میں ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جابر رضی الله عنه سے جوفر مایاتھا کہ: ''تم نے کنواری سے شادی کیوں نہ کی؟''اس کا یمی مطلب ہے تمہیں تو کنواری کارشتہ ڈھونڈ ناچا ہے تھا۔

س.....میں ذاتی اعتبار سے بڑی خوش نصیب ہوں ،مگر میں نے کئی بدنصیب لوگ بھی دیکھیے ہیں۔ پیدائش سے لے کرآ خرتک بدنصیب،قرآن کریم میں ہے کہ اللہ کسی شخص کواس کی قوت برداشت سے زیادہ د کھنہیں دیتے ، کین میں نے بعض لوگ دیکھے ہیں جو د کھوں اور مصائب سےاتنے تنگ آ جاتے ہیں کہ آخر کاروہ'' خودکشی'' کر لیتے ہیں ، آخرابیا کیوں ہوتا ہے؟ جب قرآن کریم میں ہے کہ کسی کی برداشت سے زیادہ دکھ نہیں دیے جاتے تو لوگ کیوں خورکشی کر لیتے ہیں؟ کیوں یا گل ہوجاتے ہیں؟ اور بعض جیتے بھی ہیں تو بدتر حالت میں جیتے ہیں۔

اس سوال کا جواب قر آن کریم اوراحادیث مبار که کی روشنی میں دیجئے کہانسانی عقل کے جوابات سے شفی نہیں ہوتی، دُنیا میں ایک سے ایک ارسطومو جود ہے، اور ہرایک اینی عقل سے جواب دیتا ہے، اور سب کے جوابات مختلف ہوتے ہیں، لہذا جواب قرآن کریم اوراحادیث نبویؓ سے دیجئے ،امید ہے جواب ضرور دیں گے ممنون رہوں گی۔ ح ....قرآن كريم كى جسآيت كاآپ نے حوالدديا ہے اس كاتعلق تو شرعى احكام سے ہے، اورمطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں کوکسی ایسے حکم کا مکلّف نہیں بنا تا جوان کی ہمت اور طافت سے بڑھ کر ہو، جہاں تک مصائب و تکالیف کا تعلق ہے، اگرچہ بیآیت شریفہ ان کے بارے میں نہیں، تاہم یہ بات اپنی جگھیجے ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی پراتنی مصیبت نہیں ڈالتا جو اس کی برداشت سے زیادہ ہو، کیکن جیسا کہ دُوسری جگہ ارشاد فرمایا ہے: ''انسان دھڑ دلا واقع ہوا ہے۔''اس کومعمولی تکلیف بھی پہنچتی ہے تو واویلا کرنے لگتا ہے اور آسان سریر









اٹھالیتا ہے، بزدل لوگ مصائب سے تنگ آکر خود کئی کر لیتے ہیں اس کی وجہ یہ بین ہوتی کہ ان کی مصیبت حد برداشت سے زیادہ ہوتی ہے، بلکہ وہ اپنی بزدلی کی وجہ سے اس کونا قابل برداشت سمجھ کر ہمت ہارد ہے ہیں، حالانکہ اگروہ ذرا بھی صبر واستقلال سے کام لیتے تو اس تکلیف کو برداشت کر سکتے تھے، الغرض آدمی پر کوئی مصیبت ایسی نازل نہیں کی جاتی جس کو وہ برداشت نہ کر سکے ہیکن بسااوقات آدمی اپنی کم فہمی کی وجہ سے اپنی ہمت وقوت کام میں نہیں لاتا کسی چیز کا آدمی کی برداشت سے زیادہ ہونا اور بات ہے، اور اس ونوں کے کر میان آسان وزمین کا فرق ہے۔ ایک ہے کسی چیز کا آدمی کی طاقت سے زیادہ ہونا، اور ایک ہے آدمی کا طاقت سے زیادہ ہونا کا جسکی چیز کا آدمی کی طاقت سے زیادہ ہونا، اور ایک ہے آدمی کا اس چیز کو اپنی طاقت سے زیادہ سمجھ لینا، اگر آپ ان دونوں کے فرق کو اچھی طرح سمجھ لین و آسکول جاتار ہے گا۔

مدارحالات وواقعات يرہے

س.....ایک اورا شکال حضرت مولانا عبیدالله سندهی پر حضرت علامه کشمیری اور حضرت علامه کشمیری اور حضرت علامه عثانی آ کے كفر کے فتوی کی وجہ ہے بھی پیدا ہوا ہے، كیا مولانا سندهی گے تفردات واقعی اس لائق ہیں؟ آخر دارالعلوم دیو بند کے صدر مدرس اور مہتم نے فتوی لگایا ہے تو كوئی بات تو ہوگی نا!

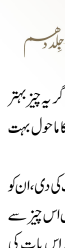
ج ..... تکفیر و تفسیق کے مسئلے میں بھی مدار حالات وواقعات پر ہے، امام مسلمؓ نے امام بخاریؓ پر چورد کیا اور امام ابوحنیفہ کے بارے میں امام بخاریؓ نے جو پچھ کھاوہ کس کو معلوم نہیں؟ "لیست باوّل قارورة کسرت فی الاسلام" کی ضرب المثل تو معلوم ہی ہوگی۔

جن لوگوں کا بیز ہن ہووہ گمراہ ہیں

س.....: آپ سلی الله علیه وسلم نے جودین کی تعلیم دی تھی وہ مسجد نبوی کے ماحول میں یعنی مسجد کے اندردی، اس تعلیم کے لئے آپ نے کوئی الگ مدرسہ جیسی صورت اختیار نہیں کی، مسجد کے اندردی، اس تعلیم کے لئے آپ نے کوئی الگ مدرسہ جیسی صورت اختیار نہیں کی تو پھر آج کیوں ہمارے دینی اداروں میں مسجد تو









بہت چھوٹی ہوتی ہے مگر مدارس کی عمارتیں بہت بڑی بڑی بنادی جاتی ہیں،اگریہ چیز بہتر ہوتی تو آپ علیہ الصلوۃ والسلام اس چیز کوسب سے پہلے سوچتے،حالانکہ مسجد کا ماحول بہت بہتر ماحول ہے،وہاں انسان لا یعنی ہے بھی نچ سکتا ہے۔

س..... این سکھایا، کین ہمارے دین مدرسوں میں جو بنیادی، وہ ایمانیات اور اخلاقیات کی دی، ان کو ایمانیات اور اخلاقیات کی دی، ان کو ایمانی سکھایا، کین ہمارے دین مدرسوں میں جو بنیادی تعلیم دی جاتی ہے وہ بالکل اس چیز سے ہوئی گئی ہے، اور برائے مہر بانی میں اپنی معلومات میں اضافے کے لئے اس بات کی وضاحت طلب کرنا چاہتا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواصحاب صفہ تو علیم دی وہ کیا تھی؟ سیسہ: ہمارے مدرسوں سے جو عالم حضرات فارغ ہوکر نکلتے ہیں ان کے اندروہ کڑھن اور فکر دین کے مٹنے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے کے چھوٹے کی نہیں ہوتی جو فکر اور کڑھن حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم کی تھی یا حضرات صحابہ گی تھی اور وہ لوگوں سے اس عاجزی اور اکساری سے بات نہیں کرتے جس طرح ہمارے اکا براور آپ بیا اور جو دُوسرے بزرگ موجود ہیں، وہ بات کرتے ہیں۔

س ..... ۱۶: معذرت کے ساتھ اگر اس خط میں مجھنا چیز سے کوئی غلط بات کھی گئی ہوتو اس پر مجھے معاف فرما ئیں ،اگر اس خط کا جواب آپ خود تحریر فرما ئیں تو بہت مناسب ہوگا۔ ح..... ۱: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے شخ سے کے ' فضائل اعمال' نامی کتاب کی بھی تعلیم نہیں دی ، پھر تو یہ بھی بدعت ہوئی ، کیا آپ نے اکا بر تبلیغ سے بھی بھی شکایت کی ؟ ح.... ۲: آپ کوئس جاہل نے بتایا کہ ہمارے دینی مدرسوں میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم

ی .....۱۱۱ پو ن جان کے بہایا کہ جارے دیں مدرسوں کی اصرف کی السمالیہ و م والی تعلیم نہیں؟ کیا آپ نے بھی مدرسہ کی تعلیم کو دیکھا اور سمجھا بھی ہے؟ یا یوں ہی سن کر ہانک دیا، اور رائے ونڈ میں جو مدرسہ ہے اس کی تعلیم دُوسرے مدرسوں سے اور دُوسرے

مدرسول کی رائے ونڈ سے مختلف ہے؟

ج ...... یہ بھی آپ کو کسی جاہل نے کہہ دیا کہ مدارس میں سے نکلنے والے علماء میں ''کڑھن''اوردین کے لئے مرمٹنے کی فکرنہیں ہوتی ، غالبًا آپ نے یہ سمجھا ہے کہ دین کی فکر اور کڑھن بس اس کا نام ہے جو تبلیغ والوں میں یائی جاتی ہے۔







جِلد د م



ج...... ج. آپ نے لکھا ہے کہ کوئی غلط بات ککھی ہوتو معاف کر دوں ، میں نہیں سمجھا کہ آپ نے صحیح کون تی بات ککھی ہے؟

لوگ مجھ سے شکایت کرتے رہتے ہیں کہ بلیغ والے علماء کے خلاف ذہن بناتے ہیں، اور میں ہمیشہ بلیغ والوں کا دفاع کرتار ہتا ہوں، لیکن آپ کے خط سے مجھے اندازہ ہوا کہ لوگ کچھ زیادہ غلط بھی نہیں کہتے ، آپ جیسے عقامند جن کو دین کا فہم نصیب نہیں ان کا ذہن واقعی علماء کے خلاف بن رہا ہے، یہ جاہل صرف تبلیغ میں نکلنے کو دین کا کام اور دین کی فکر سمجھ واقعی علماء کے خلاف بن رہا ہے، یہ جاہل صرف تبلیغ میں نکلنے کو دین کا کام اور دین کی فکر سمجھ بیٹے ہیں، اوران کے خیال میں دین کے باقی سب شعبے بے کار ہیں۔ یہ جہالت کفر کی سرحد کو چہنچتی ہے کہ دین کے تمام شعبوں کو نوشم جھا جائے ، اور دینی مدارس کے وجود کو فضول قرار دیا جائے ، میں اپنی اس رائے کا اظہار ضروری سمجھتا ہوں کہ تبلیغ میں نکل کرجن لوگوں کا یہ ذہن بنا ہووہ گراہ ہیں اوران کے لئے بلیغ میں نکلنا حرام ہے۔

میں اس خط کی فوٹو اسٹیٹ کا پی مرکز (رائے ونڈ) کوبھی بھجوار ہا ہوں تا کہ ان ا کابرکوبھی انداز ہ ہو کہ آپ جیسے عقلمند تبلیغ سے کیا حاصل کررہے ہیں ...؟

به بدعت نهیں

س .....سالهاسال سے تبلیغی جماعت والے شب جمعه مناتے چلے آرہے ہیں، اور کبھی بھی ناغہ کرتے ہوئے نہیں دیکھا گیا، خدانخواستہ میمل اس حدیث کے زمرے میں نہیں آتا ہے کہ: "لا تختصوا لیلة المجمعة .....الخ. "اور نیزاس پردوام کیا بدعت تو نہ ہوگا؟ ج....تعلیم و تبلیغ کے لئے کسی دن یارات کوخصوص کرلینا بدعت نہیں، نداس کا التزام بدعت ہے، دینی مدارس میں اسباق کے اوقات مقرر ہیں، جن کی پابندی التزام کے ساتھ کی جاتی ہے، اس پر کبھی کسی کو بدعت کا شبہیں ہوا...!

س....میں نے ایک کتاب (تحدیر المسلمین عن الابتداع والبدع فی الدین) کا اردور جمه ' بدعات اوران کا شرعی پوسٹ مارٹم' مصنف علامه شخ احمد بن جحر قاضی دوجه قطر، کا مطالعہ کیا، کتاب کافی مفید تھی، بدعات کی جڑیں اکھاڑ بھینک دیں۔ البتہ کفن اور



11)

المرسف المرس





جنازے کے ساتھ چلنے کے متعلق بدعات کے عنوان سے اپنی کتاب صفحہ ۲۰۵ پر لکھتے ہیں کہ قبر میں تین لپ مٹی ڈالتے وقت ہرلپ کے ساتھ "منھا خلقنا کم" اس طرح دُوسرے لپ پر "وفیھا نعید کم" اوراس طرح تیسرے لپ کے ساتھ "ومنھا نخر جکم تارة اخری" کہنا بدعت ہے، آپ سے التماس ہے کہ اس بارے میں وضاحت کیجئے۔

اسی صفحہ پر ککھتے ہیں کہ میت کے سر ہانے سور ہ فاتحہ اور پاؤں کی طرف سور ہ بقرہ پر اسی صفحہ پر کلھتے ہیں کہ میت کے سر ہانے سور ہ فاتحہ اور پاؤں کی طرف سور ہ بقض پر ھنابدعت ہے، اس کی بھی وضاحت فرما کیں۔اسی طرح صفحہ ۵۲۱ پر قسطر از ہیں کہ بعض لوگ صدقہ کی غرض سے پوری قربانی کا گوشت یا معین مقدار کو پکاڈالتے ہیں اور فقراء کو بلاکر یہ پہاہوا گوشت تقسیم کردیتے ہیں اس کو بدعت کہا ہے، اور پہطر لفتہ کل جائز نہیں ہے کہا ہے، مہربانی فرما کراس کی بھی وضاحت سے نوازیں۔

ح.....ان تین چیز وں کا بدعت ہونا میری عقل میں نہیں آیا۔

ا:.....حافظ ابن کثیر ؓ نے اپنی تفسیر میں اس آیت شریفہ کے ذیل میں بیرحدیث نقل کی ہے:







عِلد د جلد د



ہوئ) فرمایا:ومنها نخر جکم تارةً اخری (اوراس سے ہم تہمیں دوبارہ تکالیں گے)''

اور ہمارے فقہاء نے بھی اس کے استحباب کی تصریح کی ہے، چنانچہ "السدرر المنتقیٰ شوح ملتقی الابحر" میں اس کی تصریح موجود ہے۔ (ج: اص: ۱۸۷)

۲:.....اور قبر کے سر ہانے فاتحہ ُ بقرہ اور پائینتی میں خاتمہ ُ بقرہ پڑھنے کی تصریح حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہما کی حدیث میں موجود ہے جس کے بارے میں بیہجی ؓ نے

كها ب: "والصحيح انه موقوف عليه." (مثكلوة ص:١٣٩)

اورآ ثارالسنن (۱۲۵/۲) میں حضرت لجلاج صحابیؓ کی روایت نقل کی ہے کہ انہوں

نے اپنے بیٹے کو وصیت فر مائی:

"شم سُنَّ على التراب سنًا، ثم اقرأ عند رأسى بفاتحة البقرة وخاتمتها، فانى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ذالك. رواه الطبرانى فى المعجم الكبير، واسناده صحيح. وقال الحافظ الهيثمى فى مجمع الزوائد: رجاله موثقون."

(اعلاء السنن ج:۸ ص:۳۴۲ حدیث:۲۳۱۷)

ترجمہ:.....' پھر مجھ پرخوب مٹی ڈالی جائے، پھر میرے سر ہانے (کھڑے ہوکر) سورۂ بقرہ کی ابتدائی وآخری آیات پڑھی جائیں، اس لئے کہ میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کواس طرح فرماتے ہوئے سناہے۔''

سن.....قربانی کے گوشت کی تقسیم کا تو تھم ہے،اگر پکا کرفقراء کو کھلایا جائے تو پیہ بدعت کیوں ہوگئی، یہ بات میری عقل میں نہیں آئی، واللہ اعلم!

بدعت كي شمين

س..... بدعت کی کتنی اقسام ہیں اور بدعت حسنہ کون ہی قتم میں داخل ہے نیز بدعت حسنہ کی



(rm)

چەفىرى**ت**ھ

www.shaheedeislam.com



<u>جِلد د</u>



کمل تعریف بھی بیان فرمائیں جناب محترم مولانا صاحب میں اللہ تعالی کو حاضر و ناظر جان کرآپ کو یہ بات بتانا چاہتا ہوں کہ اس فتو کی سے میرامقصود صرف اپنی اور اپنے دوستوں کی اصلاح ہے، لہذا آپ ضرور جواب باصواب تحریفر ماکر عنداللہ ماجور ہوں۔ ج۔ سب بدعت کی دوشمیں ہیں۔ ایک بدعت شرعیہ، دُوسری بدعت لغویہ، بدعت شرعیہ یہ ہے کہ ایک ایس چیز کو دین میں داخل کرلیا جائے جس کا کتاب وسنت، اجماع امت اور قیاس مجتد سے کوئی ثبوت نہ ہو، یہ بدعت ہمیشہ بدعت سدیے ہوتی ہے، اور یہ شریعت کے مقابلے میں گویا نئی شریعت ایجاد کرنا ہے۔

برعت کی دُوسری قتم وہ چیز یں ہیں جن کا وجود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں نہیں تھا، جیسے ہرزمانے کی ایجادات۔ان میں سے بعض چیز یں مباح ہیں جیسے ہوائی جہاز کا سفر کرنا وغیرہ اوران میں جو چیز یں کسی اور مستحب کا ذریعہ ہوں وہ مستحب ہوں گی، جو کسی امر واجب کا ذریعہ ہوں وہ واجب ہوں گی، مثلاً صرف ونحو وغیرہ علوم کے بغیر کتاب وسنت کو بھیا ممکن نہیں اس لئے ان علوم کا سیمھنا واجب ہوگا۔

اسی طرح کتابوں کی تصنیف، مدارس عربیہ کا بنانا چونکہ دین کے سکھنے اور سکھانے کا ذریعہ ہیں اور دین کی تعلیم وقعلم فرض عین یا فرض کفایہ ہے۔ توجو چیزیں کہ بذات خود مباح ہیں اور دین کی تعلیم کا ذریعہ ووسلہ ہیں وہ بھی حسب مرتب ضروری ہوں گی، ان کو برعت کہنا لغت کے اعتبار سے ہے، ورنہ بیسنت میں داخل ہیں۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا ہوگا کہ مدارس کے بنانے پرصلوٰ قوسلام کی بدعت کو قیاس کرنا غلط ہے۔

انکار حدیث، انکار دین ہے

س .....ایک صاحب کا کہنا ہے کہ چونکہ احادیث کی بنا پر ہی مسلمان مختلف فرقوں میں بیٹے ہوئے ہیں، اس لئے احادیث کونہیں ماننا چاہئے، نیز ان صاحب کا یہ بھی کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بین، اس لئے احادیث کو خمیر کی حفاظت کا ذمہ بالکل نہیں لیا، اس لئے احادیث غلط بھی ہوسکتی ہیں، لہذا احادیث کونہیں ماننا چاہئے۔

ح .....احادیث آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ارشادات کو کہتے ہیں، بیتو ظاہر ہے کہ جو



(۲0)

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە

www.shaheedeislam.com



جِلد د -



شخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پرایمان رکھتا ہو وہ آپ کے ارشادات مقدسہ کو بھی سر آنکھوں پرر کھے گا،اور جو شخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کو ماننے سے انکار کرتا ہے وہ ایمان ہی سے خارج ہے۔

ان صاحب کا یہ کہنا کہ مسلمانوں میں فرقہ بندی احادیث کی وجہ ہے ہوئی، بالکل غلط ہے۔ جی یہ ہے کہ قرآن کریم کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ و تابعین کے ارشادات کی روشنی میں نہ جھنے بلکہ اپنی خواہشات و بدعات کے مطابق ڈھالنے کی وجہ سے تفرقہ پیدا ہوا، چنانچہ خوارج، معتزلہ، جمیہ، روافض اور آج کے مشکرین حدیث کے الگ الگ نظریات اس کے شاہد ہیں، اور ان صاحب کا یہ کہنا کہ اللہ تعالی نے صرف قرآن کریم کی مفاظت کا ذمہ نہیں لیا، یہ بھی غلط ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کی ضرورت جس طرح آپ کے زمانے کے لوگوں کو تھی اسی طرح اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کی ضرورت ہے اور جب امت اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات اور آپ کے ارشادات کے بغیرا پنے دین کو نہیں سمجھ سکتی تو ضرور ہے کہ اللہ تعالی نے بعد کی امت کے لئے اس کی حفاظت کا بھی انتظام ضرور کیا ہوگا، اور اگر بعد کی امت کے لئے مسلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات وارشادات کی اسے صرف قرآن کریم کا فی ہے اور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات وارشادات کی اسے ضرورت نہیں، تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے لوگوں کو بھی نعوذ باللہ آپ گی ضرورت نہیں، تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے لوگوں کو بھی نعوذ باللہ آپ گی ضرورت نہیں، تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے لوگوں کو بھی نعوذ باللہ آپ گی ضرورت نہیں، تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالی نے بے کار مبعوث کیا؟

اختلاف رائے كاحكم دُوسراہے

س....مشہور عرب بزرگ جناب محمد بن عبدالوہابؓ کے بارے میں حضرات دیو بند کی

اصل رائے کیا ہے؟ اور کیا وہ حقیقت حال کا سامنا کرنے سے متذبذب رہے؟

ا:.....حضرت گنگوہی کی رائے اس کے بارے میں معتدل ہے۔ ( فقاد کی رشیدیہ )

۲:....حضرت علامدانورشاه کشمیرگ نے اسے خارجی کہاہے۔

س:.....حضرت مدنى "ف الشهاب الثاقب ميس بهت سخت الفاظ ميس تذكره كيا

ہےاوراسے گمراہ قرار دیاہے۔



70

المرست الم





ہم:.....ابھی حال ہی میں ایک کتا بچہ'' انکار حیات النبی۔ایک پاکستانی فتنہ' میں (جوحضرت شخ الحدیث کے غالباً نواسے مولا نامحمد شاہد صاحب نے ترتیب دیا ہے اور اسے حضرت کے ایما پر لکھنا بتایا ہے ) اس محمد بن عبد الوہاب کوشنخ الاسلام والمسلمین لکھا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ محمد بن عبد الوہاب کیا تھا؟ حضرت گنگوہی کی نظر میں داعی تو حیریا حضرت علامہ کشمیری کی نظر میں خارجی یا حضرت شخ الحدیث کی رائے کے مطابق شخ الاسلام۔

نیز بید کہ اپنے شخ ومرشد حضرت گنگوہی سے الگ رائے قائم کرنے کے بعد کیا حضرت مدنی اور حضرت علامہ کشمیری کو حضرت گنگوہی سے انتساب کا حق رہ جاتا ہے یا خہیں؟ یا حضرت شخ الحدید ہے، حضرت مدنی اسے مختلف رائے اختیار کر کے ان سے ارادت مندی کا دعوی کر سکتے ہیں یا نہیں؟ تسکین الصدور، طبع سوم (مرتبہ مولانا محمد سرفراز خان صاحب صفر ر) میں حضرات اخلاف و لو بند نے ایک اصول طے کیا ہے کہ بزرگان و یو بند کے خلاف رائے رکھنے والے کو ان سے انتساب کا حق نہیں اگر چہ اکا برین و یو بند ان کے استاد ہی کیوں ندر ہے ہوں ۔ اس فتو کی پر اوروں کے علاوہ آنجناب کے دستخط بھی ثبت ہیں۔ ح سسکسی شخصیت کے بارے میں رائے قائم کرنے کا مدار اس کے بارے میں معلوم ہونے والے حالات پر ہے، جیسے حالات کسی کے سامنے آئے اس نے و لیمی رائے قائم کر لی ، اس کی نظیر جرح و تعدیل میں حضرات محدثین کا اختلاف ہے ، اس اختلاف رائے میں آب جیسافتہم آ دمی الجھ کررہ جائے ، خود کی تعجب ہے۔

ا کابر دیو بند سے شرعی مسائل میں اختلاف کرنے والے کا حکم دُوسرا ہے، اور واقعات وحالات کی اطلاع کی بناپراختلاف رائے کا حکم دُوسرا ہے، دونوں کو یکساں سمجھنا صحیح نہیں۔

س..... وفت ضائع کرنے کی معذرت مگر حضرت والا! ہم علماء کے خدام ہیں، اکابرین دیو بند کے نوکر، انہیں اپنا''اسوہ'' خیال کرتے ہیں، لیکن''اسوہ'' مجروح ہوتو ایسے ہی تلخ سوال واشکال پیدا ہوتے ہیں، اس لئے تلخ نوائی کی بھی معذرت۔



44

المرسف المرس





ح..... 'اسوہ'' کے مجروح ہونے کی بات میری سمجھ میں نہیں آئی، ویسے ذہن میں آئی ہوتو ظاہر ہے کہ آ دمی تلخ نوائی پر مجبور ومعذور ہی ہوگا۔

### شريعت كى معرفت ميں اعتماد على السلف

س.....شاه ولى الله محدث دہلوگ فرماتے ہیں کہ: ''شریعت کی معرونت میں سلف پراعتاد کیا جائے۔''لیکن آپ نے نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم کی بشریت کے اثبات میں اس اصول کو ترک کر دیا ہے، نیز قر آن کریم میں ''قَدُ جَاءَ کُھم مِّنَ الله نُوُدٌ وَّ کِتَابٌ مُّبِیْنٌ '' میں حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم کی بشریت کونہیں ،نورکو ثابت کیا گیا ہے۔ جب کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے خود فر مایا ہے کہ آدم علیہ السلام ابھی تک گارے مٹی میں سے کہ میرانور بیدا ہوا تھا، اسی طرح آنخضرت صلی الله علیہ وسلم اگر بشر تصفو آپ کا سامیہ کیوں نہیں تھا؟ تفصیل ہوا تھا، اسی طرح آنخضرت صلی الله علیہ وسلم اگر بشر تصفو آپ کا سامیہ کیوں نہیں تھا؟ تفصیل سے جواب دیں۔

ح.....آنجناب نے حضرت حکیم الامت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ کے حوالے سے جواصول نقل کیا ہے کہ'' شریعت کی معرفت میں سلف پراعتاد کیا جائے .....الخ'' یہ اصول بالکل صحیح اور درست ہے، اور یہ ناکارہ خود بھی اس اصول کا شدت سے پابند ہے، اور اس زمانے میں اسی کو ایمان کی حفاظت کا ذریعہ اور سلامتی کا راستہ جھتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اس ناکارہ نے اپنی تالیف'' اختلاف امت اور صراط متنقیم'' میں جگہ جگہ اکا بر اہل سنت کے حوالے درج کئے ہیں۔

''نوراوربش'' کی بحث میں آپ کا بیخیال کہ میں نے اکا ہر کی رائے سے الگ راستہ اختیار کیا ہے، حصیح نہیں۔ بلکہ میں نے جو پچھ کھا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیک وقت نور بھی ہیں اور بشر بھی ، یہی قرآن کریم کا ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ، صحابہ و تابعین اور اکا براہل سنت کا عقیدہ ہے، قرآن کریم نے جہال ''قَدُ جَآءَ کُم مِّنَ اللهِ فُورٌ وَّ حِمَّابٌ مُّبِینٌ ''فرمایا ہے ، و ہیں ''قُلُ اُنَا بَشَرٌ مِّنْلُکُم یُور کی اِلیَّ ۔ اللہ ، '' بھی فرمایا ہے ، اور جن اکا برکے آپ نے حوالے دیئے ہیں وہ بھی جہال آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نور اور جن اکا برکے آپ نے حوالے دیئے ہیں وہ بھی جہال آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نور



**7**∠

المرست الم





<mark>ہونے کے قائل ہیں وہیں آپ</mark> کی بشریت کے بھی قائل ہیں۔

میں نے تو بیلھاتھا کہ نوراور بشر کے درمیان تضاد بمجھ کرایک کی نفی اور ڈوسرے کا اثبات کرنا غلط ہے، تعجب ہے کہ جس غلطی پر میں نے متنبہ کیا تھا آپ اس کو بنیاد بنا کرسوال کررہے ہیں، اکابرامت میں سے ایک کا نام تو لیجئے جو کہتے ہوں کہ آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم بشرنہیں، صرف نور ہیں۔

اور پھر میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ( نور ہونے کے ساتھ ساتھ ) بشر ہونے پر جوعقلی فقتی دلائل دیئے تھے تو آنجناب نے ان کی طرف التفات نہیں فر مایا ، کم سے کم شرح عقائد شفی ، جو تمام اہل سنت کی متفق علیہا ہے، اور فتاوی عالمگیری کے جو حوالے دیئے تھے انہی پرغور فرمالیا جاتا، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی رُوح مقدسه ومطهرہ اگر حضرت آ دم علیہ السلام ہے قبل تخلیق کی گئی ہو،اس ہے آپ کے بشر ہونے کی نفی کیسے لازم آئی؟ آپ صلی الله علیه وسلم کے جسدا طہر کا سابینہ ہونے کی روایت اول تو حضرات محدثین کے نزدیک زیادہ قوی نہیں ،علاوہ ازیں سابینہ ہونے کی وجہ پیھی ہوسکتی ہے کہ آ پڑیر بادل کا ٹکڑا سابی آئن رہتا ہو، یا جس طرح رُوح کا سابینہیں ہوتا اسی طرح غلبہ نورانیت کی وجہ ہے آپ کے جسد اطہر پر رُوح کے احکام جاری ہوں، حضرات عارفین تجسد ارواح اور تروح اجساد کی اصطلاحات سے واقف ہیں، بہر حال محض سابینہ ہونے سے بیلاز منہیں آتا كه آپ صلى الله عليه وسلم بشرنهيس تھے، چنانچه ام المؤمنين عا ئشەصديقەرضى الله عنها جوآپ صلى الله عليه وسلم كوسب سه زياده جانتي بين، فرماتي بين: "كان بشرو من البشر." (مشکلوة شریف ص:۵۲۰)الغرض آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے سرایا نور ہونے سے کسی کوا نکارنہیں، نہاس نا کارہ نے اس کا انکار کیا ہے۔ بحث اس میں ہے کہ کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نور ہونا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت کے منافی ہے؟ میں نے بیاکھا ہے كەمنا فى نہيں، بلكەجس طرح آپ صلى الله عليه وسلم سرايا نورېيں ٹھيک اسى طرح سرايا بشر بھی ہیں ۔اگرقر آن کریم ،حدیث نبوی اورا کا برامت کے ارشادات میں آنجناب کوکوئی دلیل میرےاس معروضہ کےخلاف ملے تو مجھےاس کےتسلیم کرنے میں کوئی عذر نہ ہوگا۔

















نشر الطیب میں جہاں حضرت حکیم الامت نور الله مرقدہ نے نور محمدی (علی صاحبها الصلوات والتسلیمات) کے پیدا ہونے کا لکھا ہے، وہاں حاشیہ میں اس کی تشریح بھی فرمادی ہے، اس کو بھی ملاحظہ فرمالیا جائے۔

فرمادی ہے، اس کو بھی ملاحظہ فرمالیا جائے۔

پید جب صحابہ نہیں جہالت ہے

س ..... آپ کے ہفت روزہ ختم نبوت شارہ ۲۰۰، جلد ۲، صفحہ ۹ پر حضرت مولا نا احمد سعید صاحب کی تحریر میں ایک جلیل القدر صحابی رسول حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کو نعوذ باللہ ظالم کھا گیا ہے، کیا یہ سہو ہوا ہے؟ یا عمداً؟ اس لئے آپ کو نکلیف دی گئی ہے کہ ختم نبوت جماعت میں وہ کون سے لوگ ہیں جو صحابہ کرامؓ کے دشمن ہیں؟ تا کہ ان کا بندوبست کیا جائے۔ ح. .... مکتوب الیہم کی فہرست میں آنجناب نے از راو ذرہ نوازی اس نا کارہ کا نام بھی درج فرمایا ہے، بلا تواضع عرض کرتا ہوں کہ یہ بھی مداں اس لائق نہیں کہ اس کا شار واللہ شہر ما یا جائے، یہ نا کارہ علمائے ربانیین کا تابع مہمل اورز لّہ باررہا ہے، اوربس۔

ہارے حضرت عارف باللہ ڈاکٹر عبدالحی عار فی قدس سرہ اکثر بیشعر پڑھا کرتے تھے: گرچہاز نیکال نیم کیکن بہ نیکاں بستہ ام در ریاض آفرینش رشتہ گلدستہ ام

بہرحال بینا کارہ اس ذرہ نوازی پر آنجناب کاشکر بیادا کرتا ہے اوراس خط کے سلسلے میں چندمعروضات پیش کرتا ہے۔

ا: ..... تحبان الہند حضرت مولا نا احمد سعید دہلوئی ہمارے ممتاز اکابر میں سے تھے، جعیۃ العلماء ہند کے جزل سیرٹری اورا مام ربانی شخ الاسلام حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی قدس سرہ کے دست راست تھے، ان کا ترجمہ قرآن، جنت کی گنجی، دوزخ کا کھٹکا، موت کا جھٹکا شہرہ آ فاق کتابیں ہیں، جناب کی نظر سے بھی گزری ہوں گی، انہی کی تصنیفات میں سے ایک ایمان افروز کتاب 'مجزات رسول صلی اللہ علیہ وسلم' ہے، جو ہفت روزہ ختم نبوت میں ایک ایمان افروز کتاب 'مجزات رسول صلی اللہ علیہ وسلم' کے عنوان سے سلسلہ وارشائع ہو رہی ہے، اور آنجناب کے خط میں جس تحریر کا حوالہ دیا گیا ہے وہ اس کتاب کی ایک قسط ہے،

ع جِلد د



اور جن الفاظ پر گرفت کی گئی ہے وہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے الفاظ ہیں، جنہیں حضرت مصنف ؓ نے امام بیہ قی کی کتاب کے حوالے سے درج کیا ہے، وہ حدیث ریہ ہے:

' بہم ق نے دلائل النبو ق میں روایت کیا ہے کہ ایک دن نبی ا کرم صلی الله علیه وسلم نے حضرت زبیرٌ اور حضرت علیٌ کو باہم مینتے ہوئے دیکھا،آپؓ نے حضرت علیؓ سے دریافت کیا: اے علیؓ! کیاتم ز بیرگود وست رکھتے ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں، یارسول اللہ! میں ان کو کسے دوست ندر کھول، بیمیری چھو پھی کے بیٹے اور میرے دین کے یابند ہیں۔ پھرآ پ نے حضرت زبیر ﷺ دریافت کیا: اے زبیر ؓ! کیا تم علی کو دوست رکھتے ہو؟ زبیر انے کہا: میں علی کو کیسے دوست نہ رکھوں، بیرمیرے ماموں زاد بھائی ہیں اور میرے دین کے پیروکار ہیں! پھر حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: زبیرٌ! ایک دن تم علیٌّ سے قال کرو گے اورتم ظالم ہوگے۔ چنانچہ جنگ جمل میں حضرت ز بیڑنے حضرت علیؓ سے مقابلہ کیا اور جنگ کی ، جب حضرت علیؓ نے ان کو یاد دلایا که: کیاتم کوحضور صلی الله علیه وسلم کا پیفر مان یاد ہے که: ''تم علیؓ ہے قبال کرو گے اورتم ظالم ہوگے''؟ حضرت زبیرؓ نے فرمایا کہ: ہاں! یہ بات حضور یے فرمائی تھی الیکن مجھ کو یادنہیں رہی تھی۔ اس کے بعد زبیرٌ واپس ہو گئے، مگر ابن جبرود نے وادی السباع میں - جوایک مشہور وا دی ہے-حضرت زبیرٌلوشہید کر دیا۔حضورصلی اللّٰد عليه وسلم نے جو پيشين گوئي فرمائي تھي، ويسا ہي ہوا۔حضرت زبير"، حضرت علیؓ کے مقابل ہوئے اور جب بیروادی میں سور ہے تھے تو سوتے ہی میں ابن جبر ود نے ان کوشہید کر دیا۔''

(ولائل النبوة للبيهقي ج:٦ ص:١٥١٥، كنز

العمال ج:١١ ص: ٣٣٠ حديث:٣١٦٥٢)









یہ نا کارہ ،انجمن سپاہ صحابہ کے احساسات کی قدر کرتا ہے، کیکن مندرجہ بالا پس منظر کی روشنی میں جناب سے انصاف کی بھیک مانگتے ہوئے التجا کرتا ہے کہ آپ کے خط کا میہ فقرہ ہم خدام ختم نبوت کے لئے نہایت نکلیف دہ ہے کہ:

'' ختم نبوت میں وہ کون سے لوگ ہیں جو صحابہ کرامؓ کے دشمن ہیں، تا کہان کا بندوبست کیا جائے۔''

انصاف سیجئے کہ اگر خدامِ ختم نبوت اس کتاب کے نقل کر دینے کی وجہ سے " دشمنِ صحابہ" کے خطاب کے مستحق ہیں تو مولا نااحمہ سعید دہلوگ اوران سے پہلے امام بیہ قل اور دیگر وہ تمام اکابر جنہوں نے بیر حدیث نقل کی ہے کس خطاب کے مستحق ہوں گے…؟

میں سمجھتا ہوں کہ بیا ایک الیم زیادتی ہے کہ جوانجمن سپاہ صحابہ کی طرف سے خدامِ ختم نبوت سے کی گئی، جس کی شکایت بارگاہِ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم میں کی جائے گی، اور میں آنجناب سے تو قع رکھوں گا کہ آپ اس زیادتی پرمعذرت کریں۔

۲:.....آپ نے جن اہلِ علم کوخطوط کھے ہیں، آپ کے لئے زیادہ موزوں یہ تھا کہ آپ ان حضرات سے بیاستفسار کرتے کہ بیر حدیث جو''ختم نبوت'' میں حضرت مولا نا احمد سعید دہلوگ کی کتاب میں امام بیہی گئے حوالے سے درج کی گئی ہے، جرح و تعدیل کی میزان میں اس کا کیاوزن ہے؟ وہ فن حدیث کی روشنی میں صحیح ہے یاضعیف؟ یا خالص موضوع (من گھڑت)؟ اور بیر مقبول ہے یا مردود؟ اگر صحیح یا مقبول ہے تو اس کی

تاویل کیا ہے؟ جوا یک جلیل القدر صحابی ،حواری رسولٌ ،احد العشرة المبشرة کی جلالتِ قدراورعلوِم رتبت ہے میل کھاتی ہو...؟

آپ کے اس سوال کے جواب میں اہلِ علم جو پچھ تحریر فرماتے آپ اسے''ختم نبوت'' میں شائع کرنے کے لئے بھیج دیتے ، یدایک بہترین علمی خدمت بھی ہوتی اور اس سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی عظمت و محبت بھی قلوب میں جاگزیں ہوتی۔

مجھے اندیشہ ہے کہ اس خط میں جس جذبا تیت کا مظاہرہ کیا گیا ہے خدانخواستہ آگے نہ بڑھ جائے ،اورکل پیکہا جانے لگے کہ قرآن کریم میں جلیل القدرانبیائے کرام علیہم



۳۱

چې فېرس**ت** دې





السلام كو-نعوذ بالله- ظالم كها كياب، مثلاً:

آدم علیہ السلام کے بارے میں دوجگہ ہے:

" وَلَا تَقُرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ. " (التقرة:٣٥،الاعراف:١٩)

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں ہے:

"رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفُسِى فَاغُفِرُ لِيُ. " (القصص:١٦)

حضرت یونس علیہ السلام کے بارے میں ہے:

"لَا اللَّهِ الَّا انتَ شُبْحَانَكَ انِّي كُنتُ مِنَ

الظَّالِمِينَ." (الانبياء:٨٧)

اب ایک' سپاہ انبیاء' تشکیل دی جائے گی اور وہ ، ہزرگوں کے نام اس مضمون کا خط جاری کر ہے گی کہ:''تر تیب قرآن میں وہ کون لوگ گھس آئے تھے جوانبیائے کرام کے دشمن تھے؟ تا کہ ان کا بندوبست کیا جائے!''

اب اگرانبیائے کرام ملیہم السلام کے حق میں قرآن کریم کے مقدس الفاظ کی کوئی مناسب تاویل کی جاسکتی ہے تو اسی قسم کی تاویل حضرت زبیر رضی الله عنه کے حق میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے الفاظ کی بھی کیوں نہ کرلی جائے؟ ختم نبوت میں'' وشمنانِ

حقوق اللهاور حقوق العباد

صحابہ ' کو تلاش کرنے کی ضرورت نہیں؟

س....حضرت مولا ناصاحب!الله کے رسول صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ہے کہ:''جہل کاعلاج سوال ہے۔'' جہل کاعلاج سوال ہے۔'' عہد رسالت میں ایک شخص کو جو بیار تفاقنسل کی حاجت ہوئی، لوگوں نے اسے عنسل کرادیاوہ بیچارہ سردی سے شخر کر مرگیا، جب بی خبر رسول الله صلی الله علیه وسلم کو پنجی تو آپ



نه فهرست «نه خ







بہت ناراض ہوئے اور فر مایا:''اسے مارڈ الا خدااسے مارے، کیا جہل کا علاج سوال نہ تھا۔''

حضرت ام سليمٌ نے اللہ کے رسول صلی اللہ عليه وسلم سے عرض کيا: ' خداحق بات

ہے نہیں شر ما تا ، کیاعورت پر بھی غسل ہے(احتلام کی حالت میں )؟''

حضرت عائشةٌ فرمایا كرتی تھیں: خدا كی رحمت ہوانصاری عورتوں پر،شرم انہیں اینادین سکھنے سے باز ندر کھ تکی۔

حضرت اصمعی سے بوچھا گیا: آپ نے بیتمام علوم کیسے حاصل کئے؟ تو فرمایا: «,مسلسل سوال سے اور ایک ایک لفظ گرہ میں باندھ کر۔''

حضرت عمر بن عبدالعزيزُ فر ماياكرتے تھے: "بہت كچھام مجھے حاصل ہے كين جن

باتوں کے سوال سے میں شرمایا تھاان سے اس بڑھا یے میں بھی جاہل ہوں۔''

ابراہیم بن مہدیؓ کا قول ہے:'' بے وقو فوں کی طرح سوال کرواور عقلمندوں کی

طرح ما دکرو۔''

مشہورمقولہ ہے:'' جوسوال کرنے میں سبکی اور عارمحسوس کرتا ہےاس کاعلم بھی ملکا (العلم والعلماءعلامها بن البراندلسي)

اس تمہید کے بعد مجھے چندسوالات کرنے ہیں:

"اذا جاء حق الله ذهب حق العبد" اورؤوسراقول بالكل اس كي رعكس سے:

"حق العبد مقدم على حق الله" كون ساقول متنديج؟ اوركيابياقوال حديث بير؟

ح ..... یہ احادیث نہیں بزرگوں کے اقوال ہیں اور دونوں اپنی جگہ تھیجے ہیں، پہلے قول کا مطلب یہ ہے کہ جب حق اللہ کی ادائیگی کا وقت آ جائے تو مخلوق کے حقوق ختم اور یہ ایما ہی

ہے جبیبا حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے ساتھ مشغول موتے تصاور جب نماز کا وقت آجا تاتو "قام کأن لم يعوفنا" ،اس طرح الله كر يلے جاتے

گویا ہمیں جانتے ہی ہیں۔

دوسرے قول کا مطلب بیہ ہے کہ حقوق العباد اور حقوق اللہ جمع ہوجا ئیں تو حقوق

العباد كاادا كرنا مقدم ہے۔



mm

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com





كياموت كي موت عدانسان صفت الهي ميس شامل نهيس موكا؟

س.....آخرت میں موت کوایک مینڈھے کی شکل میں لا کرذیج کردیا جائے گا،اس سے تو ہمیشہ کی زندگی لازم آگئ جوت تعالی کی صفت ہے، پھر "مَا دَامَتِ السَّمُواتُ وَالْاَرُضُ الَّا مَاشَاءَ رَبُّكَ" بَهِي فرمايا ہے حالا نكه زمين آسان سب لپيٹ ديئے جائيں گے، "يَـوُمَ نَطُوى السَّمَآءَ كَطَيّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ"۔

ح ..... اہل جنت کی ہمیشہ کی زندگی امکان عدم کے ساتھ ہوگی اور حق تعالیٰ شانہ کے لئے ہمیشہ کی زندگی بغیرامکان عدم کے ہے اور امکان ایک ایساعیب ہے جس کے ہوتے ہوئے اور كى نقص كى ضرورت نہيں رہ جاتى: "إلَّا مَاشَآءَ رَبُّكَ. " ميں اسى امكان كا ذكر ہے۔

رُوحِ انسانی

س.....رُوحِ انسانی جومن امرر بی ہے، مجر داور لا بتجزی ہے، پھر کیا وجہ ہے کہ ایک بیچ کی رُوح اور جوان کی رُوح کیفیت اور کمیت کے اعتبار سے متفاوت ہے، دُوسرے مید کہ جوان کی رُوح کے لئے تز کیہ در کارہے کیونکہ وہ نفس کی ہمسائیگی سے شہوات اور ر ذائل میں ملوث ہوگئی ہے، مگر بیچ کی رُوح توابھی بےلوث ہے تو چاہئے کہاس پر حقائق اشیاء منکشف ہوں ، مگراییانہیں ہوتا کیونکہاس پرابھی عقل کا فیضان نہیں ہوا،اس سے ثابت ہوا کہ رُوح بذات خودا دراک نہیں رکھتی، یعنی گونگی اوراندھی ہے اور بغیر عقل اس کی کوئی حیثیت نہیں، اور وہ حدیث شریف جس میں مکر نکیر کے بارے میں س کر حضرت عمر نے یو چھا تھا کہ یا رسول الله!اس وقت ہماری عقل بھی ہوگی مانہیں؟ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا اس سے زیادہ ہوگی۔انہوں نے کہا پھر کچھ ڈرنہیں۔اس سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ عقل کے بغیر رُوح کسی کام کی نہیں، دُوسری طرف رُوح کے بڑے بڑے محیرالعقول کارنا مے اور واقعات کتابوں میں ملتے ہیں، بہت سے علماءاور صوفیاء نے فر مایا ہے کہ عقل رُوح اور قلب ایک ہی چیز ہے، نبیت بدلنے سے ان کے نام جدا بولے جاتے ہیں، امام غزالی ﷺ نے بھی احیاءالعلوم میں بابع ائبات قلب میں یہی کہاہے صوفیاء کا شعرہے:











عقل و رُوح و قلب تنیوں ایک چیز فعل کی نسبت سے کر ان میں تمیز

ح ..... بیسوال بھی آپ کے حیط علم وادراک سے باہر ہے، جبیبا کہ: "من امر رہی" میں اس طرف اشارہ فرمایا گیا ہے، تقریب فہم کے لئے بس اتناعرض کیا جاسکتا ہے کہ اس مادی عالم میں رُوح مجرد کے تمام مادی افعال کا ظہور مادی آلات (عقل وشعور) کے ذریعہ ہوتا ہے اور مادیت کی طرف احتیاج رُوح کا قصور نہیں بلکہ اس عالم مادیت کا قصور ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس عالم مادیت میں حضرات انبیاء علیہم السلام بھی خور دونوش کے فی الجملہ مختاج بين، كيونكدرُ وح كاجسم كساته علاقه پيوسته ب، جبيها كه: "وَمَا جَعَلُنْهُمُ جَسَدًا لَّا يَـأْكُـلُونَ الطَّعَامَ ...." مين اس كى طرف اشاره ب، اوريهي وجدب كه حضرت عيسلى عليه السلام آسان پرخوردونوش کے تاج نہیں ،اوریہی وجہ ہے کہزول فرمائیں گے تو آسان سے مشرقی مینارتک کاسفرتو فرشتوں کے ساتھ ہوگا اور مینار پرفتدم رکھتے ہی سیرھی طلب فرمائیں گے، کیونکہاب مادی احکام شروع ہوگئے۔

خلاصہ بیکه اس مادی عالم میں رُوح اینے تصرفات کے لئے مادی آلات کی محتاج ہے،آپ چاہیں تواینے الفاظ میں اسے اندھی، بہری، گونگا اور لا یعقل کہہ لیں، اور رُوح کا تفاوت فی الا فعال بھی اس کے آلات کے تفاوت سے ہے، مگر مادی آلات کے ذریعہ جوافعال رُوح سے سرز دہوتے ہیں وہ ان کے رنگ سے رنگ جاتے ہیں اور نیک و بدا عمال سے مزکی اورملوث ہوتی ہے، قبر کا بھی تعلق فی الجملہ عالم مادیت سے ہے اور فی الجملہ عالم تج د ہے،اس بنا یراس کوعالم برزخ کہاجا تا ہے کہ بیرنہ تو بکل وجوہ عالم مادیت ہےاور نہ عالم مجر دمحض ہے،اس س ..... بندہ ایک عامی اور جاہل شخص ہے،علم سے دور کا بھی مسنہیں ،کسی دینی ادارے میں نہیں بیٹھا،علائے کرام سے تخاطب کے آ داب اور سوال کرنے کا طریقہ بھی نہیں معلوم،اس لئے گزارش ہے کہ کہیں بھول چوک یا ہے ادبی محسوس ہوتو ازراہ کرم اس کومیری کم علمی کے سبب درگز رفر مادیا کریں۔







جِلد د



ج.....آپ کے سوالات توعالمانہ ہیں،اورآ داب تخاطب کی بات یہاں چسپاں نہیں کیونکہ بینا کارہ خود بھی مجہول مطلق ہے، بیتوایک دوست کا دوست سے مخاطبہ ہے۔

چرند پرند کی رُوح سے کیا مراد ہے؟

س....انسان کے علاوہ دُوسری ہزاروں مخلوق چرند، پرند، درند، آبی، صحرائی وغیرہ کی تخلیق کسی طرح ہوئی ؟اور کیاان کو" قُلِ الرُّو حُ مِنُ اَمْدِ دَبِنی"والی رُوح سے بھی کچھ حصہ ملاہے یاان میں صرف رُوحِ انسانی ہوتی ہے جوغذا سے حاصل ہوتی ہے؟ اور کیاان کی ارواح بھی فرشتہ قبض کرتا ہے؟

ج..... یہ قوظا ہر ہے کہ ہر جاندار کی رُوح اَمرِ رَبّ سے ہی آتی ہے، آیت میں ہر رُوح مراد ہے یاصرف رُوحِ انسانی، دونوں احمال ہیں۔ مجھے اس کی تحقیق نہیں اور تلاش کی فرصت نہیں۔

بيذوقيات ہيں

س.... شخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں: '' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم مظہر ذات الہی اور وسرے انبیاء مظہر صفات اللہی ہیں، اور عام مخلوق مظہر اسائے اللہی ہے۔'' جب که حضرت مجد دصاحب ؓ اپنے مکتوب ۴۵ بنام خواجہ حسام الدین میں لکھتے ہیں: ''تمام کا ئنات حق تعالیٰ کے اساء وصفات کا آئینہ ہے، لیکن اس کی ذات کا کوئی آئینہ ہے اور نہ مظہر، اس کی ذات کا کوئی آئینہ ہے اور نہ مظہر، اس کی ذات کو عالم کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں۔''

ج..... بیامورمنصوص تو ہیں نہیں،ا کابر کے ذوقیات ہیں اور ذوقیات میں اختلاف مشاہد ہے، بہر حال بیاموراعتقادی نہیں ذوقی ہیں۔

"تخلقوا باخلاق الله" كامطلب

س..... "تخلقوا باخلاق الله" سلوك ميں مطلوب ہے، الله تعالیٰ کی صفات ميں جبار، قهار، متعمر اوراسی قتم کے اور بھی اساء ہیں، پھر یہ بھی کہا جاتا ہے کہ الله کی صفات میں شریک ہونا شرک ہے اور دُوسری طرف اس کی صفات سے متصف ہونا درجات کی بلندی کا معیار بھی ہے۔











ح .....اسائے الہیدوقتم کے بیں، ایک وہ بیں کہ مخلوق کو بقدر پیاندان سے کچھ ہاکا سائنس نصیب ہوجا تا ہے، ان صفات کو بقدرام کان اپنے اندر پیدا کرنا مطلوب ہے، "تدخلقوا باخلاق الله" سے یہی مراد ہے، مثلاً رؤف، رحیم ، غفور، ودودو غیرہ ۔ دُوسری قتم وہ اساء ہیں جن کے ساتھ ذات الہی متفرد ہے، وہاں ان اسائے حنی سے انفعال (اثر لینا) مطلوب ہے، مثلاً قہار کے مقابلے میں اپنی مقہوریت تامہ کا استحضار، عزیز کے مقابلے میں اپنی مقہوریت تامہ کا استحضار، عزیز کے مقابلے میں اپنی ذلت تامہ اورغنی کے مقابلے میں اپنی فقر کارسوخ، یہاں "تخلقو ا باخلاق الله" کا ظہور انفعال کا مل کی شکل میں ہوگا۔

# کیابغیرمشامرہ کے یقین معتبر ہیں؟

س ..... "وَ كَذَلِكَ نُدِى إِبْرَاهِيْمَ مَلَكُونَ" ..... الني ..... مُوْقِدِيْنَ. "اس معلوم ہوا كہ بغير مشاہد ہے کے بقين معتبر نہيں ، حضر تابرا ہيم عليہ السلام اولوالعزم يغيم روں ميں سے ہيں ان پر صحفے بھی نازل ہوئے (صحف ابرا ہيم ومویٰ) اور بہت سے عجائبات قدرت انہوں نے دکھے، ہر وقت ان کا اللہ تعالیٰ سے قبی رابطہ تھا، ان کوملکوت السموات والارض کی سیر بھی کرائی گئی ،اس کے باوجودان کا قلب مطمئن نہيں ہوتا اور "کیفف تُخی الْـمُوتیٰ" کا سوال کرتے ہیں، تو پھرایک عام سالک جواللہ کے راستے پر چل رہا ہے اور اپنی لذات کی قیضان موال کرتے ہیں، تو پھرایک عام سالک جواللہ کے راستے پر چل رہا ہے اور اپنی لذات کی قیضان خبیں ہور ہا پھر بھی اس کی طاعت ہیں کوئی کی نہیں آتی ،ایں صورت میں وہ زیادہ اس بات کا حقد ارہے کہ اس کو ملکوت سے بچھ مشاہدہ کرادیا جائے تا کہ اس کی حوصلہ افزائی ہواور استقامت نصیب ہو۔ انبیاء تو ویسے بھی ہر وقت ملکوت کی سیر کرتے رہتے ہیں۔ حقد استقامت نصیب ہو۔ انبیاء تو ویسے بھی ہر وقت ملکوت کی سیر کرتے رہتے ہیں۔ حقال ہو جو آئھ ہو درجات مختلف ہیں، یقین کا ایک درجہ عین الیقین کا ہے جو آئھ ہو درکے کے بعد حاصل ہوتا ہے ، اس طرح کے بعد حاصل ہوتا ہے ، اس طرح کے عامہ مؤمنین ،ابرار وصد یقین ،انبیاء ومرسلین عیہم السلام کے درجات میں بھی تفاوت ہے ، عامہ مؤمنین ،ابرار وصد یقین ،انبیاء ومرسلین عیہم السلام کے درجات میں بھی تفاوت ہے ، عامہ مؤمنین ،ابرار وصد یقین ،انبیاء ومرسلین عیہم السلام کے درجات میں بھی تفاوت ہے ،





ایمان کا درجہ تو عامہ مؤمنین کو بھی حاصل ہے اور ابرار وصدیقین کوان کے درجات کے





مطابق یقین کی دولت سے نوازا جاتا ہے اور حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے مراتب كے مطابق ان كودر جات يقين عطا كئے جاتے ہيں، پس حضرت ابراہيم عليه السلام كاسوال "كَيْفَ تُعْسِى الْمُوتِنِي" ال درجه يقين اوراطمينان جوبلارؤيت مويها بهي عاصل تفا-ساللین اور اولیاءاللہ کو بھی مشاہدات کی دولت سے نوازا جاتا ہے اور بغیر مشاہدات کے بھی ان کو یقین واطمینان''ایمان بالغیب'' کے طور پر حاصل ہوتا ہے کیکن ان کے ایمان اور اطمینان کوانبیائے کرام علیہم السلام کے ایمان واطمینان سے کوئی نسبت نہیں اوروہ ان کے اطمینان اوریقین کاخمل بھی نہیں کر سکتے ورنہ ہوش وحواس کھوبلیٹھیں۔

#### آل رسول کا مصداق

س.....حضرات حسنین رضی الله تعالی عنهما کی اولا دکوآ لِ رسول کہا جا تا ہے،حضرت بی بی فاطمہ ؓ کی وجہ ہے،تو کیا وجہ ہے کہ آ ہے گی دُوسری صاحبزاد یوں کی اولا دکوآ لِ رسول نہیں کہتے؟ حالانکہ حضرت عثمانؓ کی از واج حضرت ام کلثوم اور حضرت رقیہ رضی اللّٰدعنہما ہے بھی اولا د بہت بھیلی ہے؟

ح..... بيعزت حضرت فاطمةً كي خصوصيت تقى كهان كي اولا د آلِ رسول صلى الله عليه وسلم کہلائی، دُوسری صاحبزادیوں سےنسل چکی ہیں۔

ذات حق کے لئے مفر دوجمع کے صیغوں کا استعال

س....الله تعالى نه اينه كلام ياك مين اينه كريمي تو "أنها" واحد كاصيغه استعال كيا م اور بهي "نَحُنُ" جمع كاصيغه جيس "إنِّي أنا الله"، "نَحُن نَزُّ لُنا عَلَيْكَ الْقُواانَ" ال تفریق کی کیاوجہہے؟

ح ....اصل تو صیغہ واحد ہے لیکن مجھی مجھی اظہار عظمت کے لئے صیغہ جمع استعال کیا جاتا ہے 'اِنّی اَنَا اللهُ ''میں توحید ہے اور توحید کے لئے واحد کا صیغہ موز ول تر ہے اور 'اِنّا نَحْنَ نَزُّ لُنَا عَلَيْكَ الْقُوانَ" ميں اس عظيم الشان كتاب كى تنزيل اور حفاظت كاذكر ہے اور بير <mark>دونوں منزل (نازل کرنے والے )اورمحافظ (حفاظت کرنے والے ) کی عظمت وقدرت کو</mark>



چە**فىرسى**دۇ







مقتضى بين اس لئے يهال جمع كاصيغه لا نابليغ تر ہوا، والله أعلم بأسراره!

بيعبا دالرحمان كى صفات ہيں

س.... "وَالَّذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهُ آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ أِلَّا فَاللهُ اللهُ ال

ح .....اگر جاہلیت میں بیافعال سرز دہوئے ہوں اور پھروہ" اِلّا مَنُ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا" کے ذیل میں آگئے تو عبادالرحمٰن کے عنوان سے ان کاذکر کیا جاتا ، اور بندہ کا یہ کہنا کہ بیہ کفار کے بارے میں ہے جو کہ بعد میں مسلمان ہوگئے تھے ان دونوں با توں میں تعارض کیا ہے؟ صفات تو عبادالرحمٰن ہی کی بیان ہور ہی ہیں ان میں بیذ کر کیا کہ شرک نہیں کرتے ، زنانہیں کرتے اور اللَّ کے بعد بتایا گیا کہ جنہوں نے بحالت کفر ان گنا ہوں کا ارتکاب کیا گر بعد میں ایمان اور عمل صالح کر کے اس کا تدارک کر لیا وہ بھی عبادالرحمٰن میں شامل ہیں۔

س....."اِلَّا مَنُ تَابَ" کے متعلق آپ نے فرمایا کہ جنہوں نے بحالت کفران گناہوں کا ارتکاب کیا۔اس میں صرف اتنااور پوچھنا ہے کہ' بحالت کفر'' کی صراحت آیت میں کہاں ہے؟ بحالت ایمان مرتکب گناہ بھی تو تو بہ سے یاک ہوجا تا ہے۔

ج ....درمنتورمین شان نزول کی جوروایات نقل کی بین ان سے یہ بات معلوم ہوتی ہے۔

ڈارون کا نظریہ فی خالق یربنی ہے

س .....درندے پرندے اور ہزار ہامخلوق اللہ کی کس طرح پیدا ہوئی، آپ نے جواب میں











فرمایا کہ: ''اس بارے میں کوئی تصری کنظر سے نہیں گزری۔'' تواس بارے میں عقیدہ کیار کھا جائے؟ اگر مذہب اس بارے میں کوئی رہنمائی نہیں کرتا تو مخلوق کے بارے میں ڈارون کے نظریۂ ارتفاء کوتقویت ملتی ہے۔

ح.....گارون کا نظریہ تو نفی خالق پربنی ہے، اتنا عقیدہ تو لازم ہے کہ تمام اصناف مخلوق کو تخلیق الٰہی نے وجود بخشا ہے، کیکن کس طرح اس کی تفصیل کاعلم نہیں۔

انسان کس طرح وجود میں آیا؟

س ..... جناب مولا ناصاحب قرآن وحدیث سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے بنی نوع انسان میں حضرت آدمؓ کو بنایا اور ہم سب ان کی اولاد ہیں مگر ۱۹۸۵/۹۸/۹۸ بروز جمعہ کو ہم نے ئی، وی پردن کے ۱۰ بجا ایک فلم دیکھی جس میں یہ بتایا گیا کہ انسان مرحلہ واراس شکل میں آیا یعنی پہلے جراثیم پورمچھلی بندروغیرہ اوراس کی آخری شکل آج کے انسان کی ہوئی۔

اب آپ وضاحت کے ساتھ بتا ئیں کہ شریعت کا اس بارے میں کیا فیصلہ ہے اورا یک مسلمان کا اس بارے میں کیاا یمان ہونا چاہئے ۔اگرید ٹی وی والی فلم غلط ہے تواس کا ذمہ دارکون ہے؟

ن ..... بید دارون کا نظریهٔ ارتقاء ہے کہ سب سے پہلا انسان (حضرت آدم علیہ السلام)

یکا یک قائم وجود میں نہیں آیا، بلکہ بہت سی ارتقائی منزلیں طے کرتے ہوئے بندر کی شکل
وجود میں آئی، اور پھر بندر نے مزیدارتقائی جست لگا کر انسان کی شکل اختیار کرلی، بینظریہ
اب سائنس کی دُنیا میں بھی فرسودہ ہو چکا ہے، اس لئے اس طویل عرصے میں انسان نے کوئی
ارتقائی منزل طے نہیں کی، بلکہ ترقی معکوس کے طور پر انسان تدریجاً ''انسان نما جانور'' بنتا

جہاں تک اہل اسلام کا تعلق ہے ان کوڈارون کے نظریۂ ارتقاپر ایمان لانے کی ضرورت نہیں، ان کے سامنے قر آن کریم کا واضح اعلان موجود ہے کہ''اللہ تعالیٰ نے مٹی سے آدم کا قالب بنایا، اس میں رُوح پھوئی، اوروہ جیتے جاگتے انسان بن گئے۔''

جس فلم کا آپ نے ذکر کیا ہے ممکن ہے کہ ان کا قر آن وحدیث پر ایمان نہ ہو،







<mark>اور جن لوگوں نے ٹی وی پریفلم</mark> دکھائی وہ بھی قر آن وحدیث کے بجائے ڈارون پرایمان رکھتے ہوں گے کیکن جس چیز پر مجھے تعجب ہے وہ یہ ہے کہ یا کستان میں اس فلم کے دکھائے جانے پرکسی نے احتجاج نہیں کیا،ایسا لگتاہے کہ وطن عزیز کوغیر شعوری طور پر لا دین اور ملحد بنانے کی کوشش کی جارہی ہے۔

### کیا حدیث کی صحت کے لئے دِل کی گواہی کا اعتبار ہے؟

س.....حضرت ابی اسیدٌ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا:'' جب تم مجھ ہے مروی کوئی حدیث سنوجس کوتمہارے دل مان لیں اور تمہارے شعور نرم پڑ جائیں اور تم يه بات محسوس كروكه به بات تمهاري ذبين سے قريب تر ہے تو يقيناً تمهاري نسبت ميري ذ ہنیت اس سے قریب تر ہوگی (یعنی وہ حدیث میری ہوسکتی ہے) اورا گرخودتمہارے دل اس حدیث کا انکار کریں اور وہ بات تمہاری ذہبنیت اور شعور سے دور ہوتو سمجھو کہ تمہاری نسبت وہ بات میری زہنیت سے دور ہوگی اور وہ میری حدیث نہ ہوگی۔'' بیر حدیث کس یائے کی ہے؟ اور اس میں حضور صلی الله علیه وسلم نے کس کو حکم بنایا ہے؟ کیونکہ ہر فرد تو مخاطب ہونہیں سکتا ،اور ہرا یک کی ذہنیت اور سطح علم ایک جیسی نہیں۔

حضرت علیؓ سے مروی ہے کہ:''جبتم کوئی حدیث سنوتو اس کے بارے میں وہی گمان کرو جوزیادہ سیجے گمان ہو۔ زیادہ مبارک اور زیادہ یا کیزہ ہو۔''اس حدیث کی سند کیسی ہے؟

ح ..... یه حدیث شریف مند احمد میں دو جگه (ایک ہی سند سے) مروی ہے (ج:۵ ص: ٢٥٥، ج.٣ ص: ٩٤)، مند بزار (حديث: ١٨٤) ميج ابن حبان ميس بيثمي نے مجمع الزوائد میں،امام ابن کثیر نے تفسیر میں، زبیدی شارح احیانے اتحاف میں اور ابن عراق نے "تنزیه الشریعة المرفوعة" میں قرطبی کے حوالے سے اس کھی کہا ہے، علامہ ابن جوزیؓ نے اس کوموضوعات میں شار کیا ہے اور عُقیلی نے اس پر جرح کی ہے، شو کانی "الفوائد المجموعة" ميل كهتم بيل كدميرا جي اس يرمطمكن نهيل -













آپ کا بیار شاد صحیح ہے کہ ہر فرداس کا مخاطب نہیں ہوسکتا، اس کے مخاطب یا تو صحابہ کرام تھے، جوآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کلمات طیبات سے خاص مناسبت رکھتے تھے، یاان کے بعد محد ثین حضرات ہیں جن کے مزاج میں الفاظ نبوی کو پہچانے کا ملکہ قویہ پیدا ہوگیا ہے، بہر حال عامۃ الناس اس کے مخاطب نہیں اور بیا ایسا ہی ہے جیسے کہ دُوسری حدیث میں فرمایا:"استفت قلبک و لو افتاک المفتون" یعنی اپنے دل سے فتو کی پوچھو (چاہے مفتی تمہیں فتوے دے دیں) بیار شادار باب قلوب صافیہ کے لئے ہے، ان کے لئے نہیں جن کے دل اندھے ہوں۔

عذابِشدید کے درجات

س....قرآن پاک میں ہدہدی غیر حاضری کے لئے بطور سزایدالفاظ آئے ہیں: 'الأَّعَدِّبَنَهُ عَدَابً شَدِیْدًا اَوُ لاَّ ذُبِّ حَنَّهُ "سوره ما کده میں من وسلوی کی ناشکری پرجھی بیالفاظ ہیں: "فِانِیّ اُعَدِّبُهُ عَدَابًا لاَ اُعَدِّبُهُ ……" پہلاقول حضرت سلیمان علیہ السلام کا اور دُوسراحق تعالیٰ کا، تقریباً ملتے جلتے ہیں، جب کہ ہدہداور قوم بنی اسرائیل کے جرم میں زمین آسان کا فرق ہے، ایک چھوٹے سے پرندے کے لئے عذاباً شدیداً پھھمبالغة آمیز معلوم ہوتا ہے۔ حَلَی الله اُعَدِّبُهُ اَحَدًا مِّن الْعَالَمِیْنَ "کورمیان وہی حَلَیْ مِن آسان کا فرق ہے جو ہدہداور بنی اسرائیل کے جرم میں ہے، عذاب شدید کے درجات زمین آسان کا فرق ہے جو ہدہداور بنی اسرائیل کے جرم میں ہے، عذاب شدید کے درجات نوین آسان کا فرق ہے جو ہدہداور بنی اسرائیل کے جرم میں ہے، عذاب شدید کے درجات کو کئی ناجنس کے ساتھ پنجرے میں بند کردینا بھی عذاب شدید ہے، انبیائے کرام علیم کوکسی ناجنس کے ساتھ پنجرے میں بند کردینا بھی عذاب شدید ہے، انبیائے کرام علیم السلام کے کلام میں بے جامبالغة نبیس ہوتا۔

قرآن میں درج دوسروں کے اقوال قرآن ہیں؟

س....قرآن پاک میں اللہ تعالی نے دوسروں کے اقوال بھی دہرائے ہیں، جیسے عزیز مصر کا قول:"إِنَّ كَیْدَكُنَّ عَظِیْمٌ." یا بلقیس کا قول:"إِنَّ الْـمُلُوُ كَ إِذَا دَخَلُواْ." کیا ان اقوال کی بھی وہی اہمیت اور حقیقت ہے جو کلام اللہ کی ہے؟ بعض واعظین اس طرح بیان کرتے









ہیں دیکھواللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:''اِنَّ کَیْسَدَکُنَّ عَطِیْسَہٌ'' حالانکہ بیغیراللہ کا قول ہے،اللہ تعالیٰ نےصرف اس کوفل کیا ہے۔

ج.....الله تعالی نے جب ان اقوال کونقل فر مادیا تو یہ اقوال بھی کلام الہی کا حصہ بن گئے اور ان کی تلاوت پر بھی ثواب موعود ملے گا ( یہ ناکارہ بطور لطیفہ کہا کرتا ہے کہ قرآن کریم میں فرعون ، ہامان ، قارون اور ابلیس کے نام آتے ہیں اور ان کی تلاوت پر بھی پچاس ، پچاس نیکیاں ملتی ہیں ) پھر قرآن کریم میں جواقوال نقل فر مائے گئے ہیں ان میں سے بعض پر ردفر مایا ہے جیسے کفار کے بہت سے اقوال ، اور بعض کو بلاتر دیدنقل فر مایا ہے ، تو اقوال مردود تو ظاہر ہے کہ مردود ہیں ، لیکن جن اقوال کو بلا تکیرنقل فر مایا ہے وہ ہمارے لئے جت ہیں ، پس عزیز مصر کا قول اور بلقیس کا قول اسی دُوسری قسم میں شامل ہیں اور ان کے بارے میں یہ کہنا تھے ہے کہ میداللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

كلام الهي مين درج مخلوق كاكلام نفسي موكا؟

س .....آپ نے فرمایا''جب غیراللہ کے اقوال اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں نقل کئے ہیں تو وہ بھی کلام اللہ کا حصہ بن گئے۔''اس سے بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر بیا قوال کلام اللہ کا حصہ بن گئے تب بھی بیکلام نفسی تو نہ ہوئے کیونکہ کلام نفسی تو قدیم ہے اور بیقول کسی زمانے میں کسی انسان سے ادا ہوئے ،اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے آئییں وہرا دیا، تو بیا قوال تو مخلوق موئے اور ہما راعقیدہ ہے کہ قر آن ساراغیر مخلوق ہے۔

ج .... بخلوق کے کلام کا کلام الہی میں آنا بظاہر محل اشکال ہے، کین اس پر نظر کی جائے کہ اللہ تعالیٰ کے علم میں ماضی و مستقبل کیساں ہیں تو یہ اشکال نہیں رہتا، یعنی مخلوق پیدا ہوئی، اس سے کوئی کلام صادر ہوا، اللہ تعالیٰ نے بعد از صدور اس کونقل فرمایا تو واقعی اشکال ہوگا، کین مخلوق پیدا ہونے اور اس سے کلام صادر ہونے سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ کے علم میں تھا، اور اس علم قدیم کوکلام قدیم میں نقل فرمادیا۔



سهم

چه فهرست «چ





## "اَلصَّحَابَةُ كُلُّهُمُ عَدُولٌ" كَاتشرتَ

س..... "الصحابة كلهم عدول" ، "أصحابی كالنجوم" كیابیا مادیث كاتوال بین الیکن مدیث تو متند هے كه: "لوگ حوض كوثر پرآئیس گے، فرشتے انہیں روكیں گے، میں كہول گابیمیر بالیوں نتی الیوں الیوں کی میں كہول گابیمیر بالیوں نتی الیوں نتی الیوں الیوں کی الیوں کیا ہوتا کے کہا الیوں کیا ہوتا کیاں کی ہے جس کی مثال مشکل ہے، ان کے اعمال عادات واطوار کی اقتداء مراد نہیں؟

ج..... "أصحابی كالنجوم" كامضمون سي هم الفاظ حديث كنييل صحابه كرام ملا افعال دوسم كے بيں بعض توا تباع نصوص كى وجه سے اور بعض بنابراجتهاد \_ پھراجتهاد كى امور بھى دوسم كے بيں، ايك وه جن پركسى ايك فريق كاصواب يا خطابر ہوناظن غالب سے متعين نہيں ہوا، ايسے اجتهاد كى امور ميں مجهد كے لئے كسى ايك قول كا اختيار كرلين صحيح ہے جو مجهد كے نزد يك ترجيح ركھتا ہو، اور دُوسرى قتم وه ہے كہ ايك فريق كا خطابر ہوناظن غالب سے ثابت ہو جائے ، ايسے اقوال وافعال ميں خطى كا اتباع نہيں كيا جائے گا، البته ان كو اپن اجتهاد كى بناپر معذور بلكه ما جور قرار ديا جائے گا، اس لئے: "بايهم اقتديتم اهتديتم" كو اس شرط كے ساتھ مشروط كيا جائے گا كہ ان كا خطابر ہونا غلبظن سے ثابت نہ ہو، البته يوں كہا شرط كے ساتھ مشروط كيا جائے گا كہ ان كا خطابر ہونا غلبظن سے ثابت نہ ہو، البته يوں كہا جائے گا كہ ان كا خطابر ہونا غلبظن سے ثابت نہ ہو، البته يوں كہا جائے گا كہ ان كا خطابر ہونا غلبظن سے ثابت نہ ہو، البته يوں كہا جائے گا كہ ان كا قصد كيا لہذا ان پر ملامت نہيں۔ جہاں تك الصحابة كلهم عدول" كاتعلق ہے ہي كل حديث نہيں بلكه المل سنت كا قاعده مسلّمہ ہے اور ان اكابر كے "كلهم عدول" ہونے سے يہ لازم نہيں آتا كہ وہ معصوم سے، جس موايت سے ميان تا كہ وہ معصوم سے، جس مدايت









کوہم صحابہ کرام میں سے منسوب کرتے ہیں وہ دو چیزیں ہیں: ایک یہ کہ وہ کبائر سے پر ہیز کرتے تھے اوران کے نفوس طیبہ میں اجتناب عن الکبائر کا ملکہ راسخ ہو چکا تھا، دوم یہ کہ اگر کسی سے بتقاضائے بشریت احیاناً کسی ہیرہ کا شاذ و نا در بھی صدور ہوا تو انہوں نے فوراً اس سے تو بہ کر لی اور بہ برکت صحبت نبوی ان کے نفوس اس گناہ کے رنگ سے رنگین نہیں ہوئے اور: "التائب من الذنب میں لا ذنب له" ارشادِ نبوی ہے اس لئے ان ارتکاب کمیرہ کے باوجود تو بہ کی وجہ سے عادل رہے، فاسق نہیں ہوئے، حضرت نا نوتو کی اور دیگر اکا برنے اس پر طویل گفتگو فر مائی ہے میں نے خلاصہ کھ دیا جو حل اشکال کے لئے ان شاء اللہ کا فی ہے۔

صحابه كرام منجوم مدايت بي

س ..... "أصحابی كالنجوم" اور "المصحابة كلهم عدول" آپ نفر مایا كه دونوں اقوال حدیث شریف کے نفر مایا كه دونوں اقوال حدیث شریف کے نہیں، اگر ایبا ہے تو كوئی اشكال نہیں، اگر حدیث شریف ہوئیں، درایت پر پوری نہیں اترتی، اس لئے كه بہت سے صحابہ سے بڑی بڑی بڑی لغز شیں ہوئیں، جیسے حضرت امیر معاویے عمرو بن العاص مفیرہ بن شعبہ عبید اللہ بن عمر عبد الله بن الى مربح وغیرہ و

ے ..... "الصحابة كلهم عدول" حديث تونهيں ليكن اہل حق كامسلّم عقيدہ ہے، اور اكابر كى تقليد ميں ميراعقيدہ به كو ابكر الله الشنانجوم ہدايت تھے، اور سب كے سب عادل تھے، ليكن آنجناب نے عدل كے معنی عصمت كے سمجھے ہيں، صحابہ كرامٌ عادل تھے، معصوم نہ تھے، اور عدل كے معنی ہيں عداً ارتكاب كبائر سے اور اصرار على الصغائر سے بچنا اور اگرا حياناً معاصى كا صدور ہوجائے تو فوراً تو بكر لينا۔

جن صحابہ کرام گانام لے کرآپ نے فرمایا ہے کہ ان سے بڑی بڑی الغزشیں ہوئیں، ان میں سے کون سی غلطی الی ہے جس کی معافی کا اعلان الله تعالیٰ کی طرف سے نہ ہو چکا ہو؟ اوروہ "کُلِّ وَعَدَ اللهُ الْحُسُنیٰ" کے وعد وُخداوندی سے مشتیٰ ہول، ابن ابی سرجؓ مرتد ہوکر مسلمان ہوگئے تھے، اس کے بعد ان سے کون سی غلطیاں ہوئیں؟ حضرت



جه فهرست «خ







عمروبن العاص معنیره بن شعبه اورامیر معاوی نے جو کھی اور ان کی اجتهادی غلطی تھی اور آنجناب کومعلوم ہے کہ اجتهادی لغز شرق عصمت کے بھی منافی نہیں چہ جائیکہ عدل کے منافی ہو قر آن کریم میں نبی معصوم کے بارے میں فرمایا گیا ہے: "وَعَصٰی اٰدُهُ وَبَّهُ فَغُوَی'' ہو قر آن کریم میں نبی معصوم کے بارے میں فرمایا گیا ہے: "وَعَصٰی اٰدُهُ وَبَّهُ فَغُوی'' اس میں عصیان اورغوایت کی نسبت کی گئی ہے، مگر بیغل اجتهاداً تھا اس لئے بیعصیان بھی صورتاً ہوا نہ حقیقتاً ، اسی طرح صحابہ کرام گی جن جن بڑی غلطیوں کا آپ ذکر کررہے ہیں وہ بھی اجتہاداً تھیں جن پروہ ما جور ہیں نہ کہ ماز ور خلاصہ بیہ ہے کہ ان حضرات نے جو پھی کیا ایجتہاد خطا کر گیا تب بھی وہ اپنے اپنے اجتہاد خطا کر گیا تب بھی وہ نہ لائق ملامت ہے اور نہ اس کی اجتہادی خطا کو حقیقتاً غلطی کہنا تھے ہے، نہ ان کے اجتہادی خطا کو حقیقتاً غلطی کہنا تھے ہے، نہ ان کے اجتہادی غلطی عدل کے منافی ہے اور نہ ان کے نجوم ہدایت ہونے کے خلاف ہے۔

سوءِادب کی بوآتی ہے س....حابہ کرامؓ سے محبت رکھنا،عزت وعقیدت سے ان کا ذکر کرنا بندہ کا بھی جزوا بیان ہے، بلکہ اکثر اس میں غلوبھی ہوجا تا ہے، میرا سوال صرف بیتھا کہ بیہ جوقول ہے کہ جس کی اقتداء کروگے ہدایت پاؤگے، توبیا قتداء میں نے عرض کیا تھا کہ ان کے عقائداور ایمان کی معلوم ہوتی ہے کہ اس میں جتناان کورسوخ تھا اس کی مثال مشکل ہے، مگر ان کے اعمال میں اقتداء کا حکم نہیں ہے، مجھے خوثی ہے کہ میرے اس قول میں امام مزنی ؓ کا قول بھی تائید میں

> ملاہے،أصحابی کالنجو م کی شرح میں فرماتے ہیں: ''اگر بیرحدیث صحیح ہے تو اس کے معنی بیہ ہیں کہ روایت دین میں تمام صحافی ثقہ اور معتبر ہیں اس کے علاوہ اور کوئی معنی میرے نزدیک درست نہیں کیونکہ اگر خود صحابہؓ پنی رائے ہمیشہ صائب اور

دریک بروسے میں یوجہ او رو انجہ پی دیسے استعمال جارو غلطی سے مبراسیجھتے ہوتے تو نہ آپس میں ایک دُوسرے کی تغلیط کے بیت میں مرکس قبال میں عرب شاہد

کرتے اور نہ اپنے کسی قول سے رجوع کرتے حالانکہ بے شار موقعوں یروہ ایسا کر چکے ہیں۔''

الحمد للدثم الحمد للدبس يہي مرادتھي ،اوريه ميرےاس قول کا مطلب ہے کہ اقتداء

O Com

چه فهرست «بې

هِ جِلد د



صحابہ کرام کے عقائداور ایمان کی معلوم ہوتی ہے، ان کے اعمال، عادات واطوار کی نہیں، آپ اس سے کہاں تک مثفق ہیں؟

ج سن آپ نے حضرت معاویی خضرت عمروبن العاص اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کے متعلق جوالفاظ لکھے تھے ان سے کچھ سوءِ اوب کی بوآتی ہے، عقائد وایمان توسب کا ایک ہی تھا اور بیشتر اعمال بھی اور بعض اعمال میں اجتہادی اختلاف بھی تھا، تا ہم''جس کی اقتداء کروگ ہدایت پاؤگے'' کا یہی مصداق ہے، لینی سب اپنی جگہ حق وہدایت پر ہیں، جسیا کہ ائمہ اربعہ کے بارے میں اہل سنت قائل ہیں کہ وہ سب برحق ہیں ان کا ایک دُوسرے کی تر دیدو تغلیط کرنا بھی بنابراجتہاد ہے، ہر ججہدا پنی رائے صائب اور غلطی سے مبر اسمجھتا ہے مگرضاً۔

صحابہ کے بارے میں تاریخی رطب ویا بس کوقل کرنا سوءِادب ہے س....آپ نے فرمایا کہ صحابہ کرام کے بارے میں جوالفاظ بندے نے لکھے تھان سے سوءِادب کی بوآتی ہے۔ حق تعالی سوءِادب سے محفوظ رکھے، صحابہ "تو بہت بڑے مرتبوں کے مالک ہیں، بندہ توایک فاجروفاسق مسلمان کی ذات کو بھی عزت کی نظر سے دیکھتا ہے، اس پر بندے کے کچھاشعار ساعت فرمائیں:

ہر مسلمان کو محبت ہے رسول اللہ سے ہر مسلمان کو رسول اللہ کی نسبت سے دکھے ہر مسلمان محرّم جھ کو نظر آئے گا پھر جب بھی دکھے قدمسلمان کواسی نسبت سے دکھے اس سے آ گے بھی ایک ادب ہے جوخالق ومخلوق کی نسبت سے ہے: وہ شرابی ہو کہ زانی فعل مطلق ہے برا فعل کی تحقیر کر پر ذات کوعزت سے دکھے فعل کی تحقیر کر پر ذات کوعزت سے دکھے پھر بندے کی نظر میں اس سے بھی آ گے اک ادب ہے:

O Com

چه فهرست «خ







کنبہ سب خالق کا ہے مخلوق ہے جتنی یہاں کیا نصاری کیا مسلمان سب کوتو عزت سے دکھ

ی معاری الہ علیم میں جی اشعار عام مخلوق خدا کے بارے میں ہیں تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیم میرے بیاشعار عام مخلوق خدا کے بارے میں ہیں تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیم المجمعین کے ادب کا اسی سے اندازہ ہوسکتا ہے، کسی واقعہ کو جومتفق علیہ ہوتا ریخ سے یاحدیث سے نقل کرنا مجھنا چیز کے خیال میں تو سوءِ ادب میں نہیں آتا کیونکہ اس کے مرتکب تو سیڑوں مورضین ،مفسرین ،محد ثین اور علماء وفضلاء ہوئے ہیں ، پھر تو وہ سب بے ادب گھر تے ہیں ؟ اگر آپ امام مزنی آئے قول سے متفق ہیں تو بس وہی بندے کی مراد تھی کہ صحابہ گل افتد اءان کی روایت دین اور ثقابت ایمان میں معلوم ہوتی ہے نہ کہ ان کے افعال واقوال و عادات واطوار اور ذاتی اعمال میں ۔ بہت موٹی سی بات ہے کہ جب شارع علیہ السلام کے عادات واطوار اور افعال کی کیسے مکلف ہو سکتی ہے؟ بندہ مکلف نہیں ہوتی ہو سکتی ہو بین مافی ہو سکتی ہو بندہ کی است مسلمہ مکلف نہیں ہوتی ہو سکتی ہو بین مافی اضمیر کو اچھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الضمیر کو اچھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الضمیر کو اچھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الضمیر کو اچھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الضمیر کو اچھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الضمیر کو المجھی طرح بیان نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کہ علیہ کی است میں کم علم ہے اس لئے شایدا سے مافی الصمی کو المجھی طور کیا تا کہ بیاں نہیں کرسکا، آپ صاحب علم ہیں کم علیہ کرت کیا کہ کو تو سے میں کو تنظیف کو تو تو کی کھرے کی موسکتی کے دھوں کی کھرت کیا کہ کو تو تو کو کی کو تھوں کی کھرت کی کھرت کی کو تو تو کہ کو تو کھرت کیا کو تو تو کو کو تو کو کھرت کی کو تو تو کی کو تو تو کو کھرت کی کو تو تو کو کھرت کیا کہ کو تو کو کھرت کی کو تو کو کھرت کی کو تو تو کو کھرت کی کو کھرت کی کو تو کو کھرت کی کو تو تو کو کھرت کی کو کھرت کی کو تو کو کھرت کی کو کو کھرت کی کو کو کھرت کی کو کھرت کی کو کھرت کی کو کھ

یقیناً سمجھ گئے ہوں گے کہ میری مراد کیا ہے؟

ج .....تاریخ میں تورطب ویابس سب کچھ جردیا گیا ہے، کیکن ان واقعات کوبطور استدلال نقل کرنا سوءِ ادب سے خالی نہیں، ان کے محاس سے قطع نظر کرتے ہوئے بیہ کہنا کہ ان سے بڑی بردی غلطیاں ہوئیں ہم جیسے لوگوں کے حوصلے سے بڑی بات ہے۔

ہاں ہو یں 'م بیصو ہو کے سے بری بات ہے۔ امام مزنی '' کا قول میری نظر سے نہیں گز را تا کہ بید دیکھا کہان کی مراد کیا ہے؟

الم مرق و و يرن سرك بي حرام من الما المرية و الناسك الما الما الما الما الما المرية و يساسك الما المرية و الم المرية و الما تك سحاب من المرية و الما المرية و المرية و المرية و المرية و الما من المرية و المرية



چې فېرس**ت** دې



عِلد د عِلد د



حضرت خضرعليه السلام كے جمله پراشكال

س..... فَارَدُنَا اَنُ يُّبِدِلَهُمَا رَبُّهُمَا وَمُهُمَا خَصْرِعليه السلام في بظاهر يهال شركيه جمله بولاكه الله تعالى كاراد ع كساته الناده بهى شامل كرديا حالانكه بظاهر: "فَارَادَ رَبُّكَ اَنُ يُبْدِلَهُمَا" زياده مناسب معلوم هوتا ہے۔

جَ .....اس قصے میں تین واقعات ذکر کئے گئے ہیں: انکشی کا توڑنا۔ ۲: لڑ کے کوتل کرنا۔
سا: دیوار بنانا۔ ان تینوں کی تاویل بتاتے ہوئے حضرت خضر علیہ السلام نے "اَدَدُتُ"،
"اَدَدُنَا" اور "اَدَادَ رَبُّکَ "تین مختلف صینے استعال فرمائے ہیں، اس کونفن عبارت بھی کہہ سکتے ہیں اور ہر صینے کا خاص مکتے بھی بیان کیا جاسکتا ہے:

ا:.....مسكينوں كى گشتى توڑدينا خصوصاً جب كەانہوں نے كرايہ بھى نہيں ليا تھا، اگرچەاپنے انجام كے اعتبار سے ان كانقصان تھا جس كابظام كوئى بدل بھى نہيں اداكيا گيا اور ظاہر نظر ميں بھلائى كابدله برائى تھا اور شربلا بدل بلكه بعد الاحسان تھا، اس لئے ادباً مع الله اس كواپنى طرف منسوب فرمايا اور "اَرَدْتُ "كہا۔

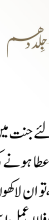
۲:.... بچے کافٹل کرنا بھی بظاہر شرتھا، مگراللہ تعالی نے اس کا بدل والدین کوعطا فرمایا جوان کے حق میں خیرتھا، پس یہاں دو پہلو جمع ہوگئے، ایک بظاہر شر، اس کواپنی طرف منسوب منسوب کرنا تھا اور دُوسرا خیر یعنی بدل کا عطا کئے جانا، اس کوت تعالیٰ شانہ کی طرف منسوب کرنا تھا، اس لئے جمع کا صیغہ استعمال فرمایا تا کہ شرکواپنی طرف اور اس کے بدل کوت تعالیٰ کی طرف منسوب کیا جا سکے۔

ساور تیموں کی دیوار کا بنادینا خیر محض تھا، جس میں شرکا ظاہری پہلو بھی نہیں تھا، نیز ان تیموں کا سن بلوغ کو پنچنا اراد ہُ اللی کے تابع تھا، اس لئے یہاں خود ن میں سے نکل گئے اور اس کو ت تعالی شانہ کی طرف منسوب فر مایا:"فَارَا دَ رَبُّکَ" اس سے معلوم ہوا کہ وسر سے نمبر پر شرکیہ جملہ نہیں بولا بلکہ شرکت کا جملہ بولا تا کہ شراور خیر کو ازخود تقسیم کر کے بطاہر شرکوا پنی طرف اور اس کے بدل کو جو خیرتھا، حق تعالی کی طرف منسوب کریں، والله أعلم بأسو ادر کلامه!



49

المرسف المرس





#### ا تنابر<sup>و</sup>ی جنت کی حکمت

س.....حدیث شریف میں ہے کہ سجان اللہ والحمد للہ اور اللہ اکبر کہنے والے کے لئے جنت میں ہر کلمے کے عوض ایک پیڑ لگایا جاتا ہے، اس طرح بہت سے اعمال پر ایک محل عطا ہونے کی بشارت آئی ہے، انسان اپنی زندگی میں بیکلمہ طیبہ لاکھوں کی تعداد میں کرتا ہے، تو ان لاکھوں محلات اور باغات کی اس کوکیا ضرورت ہوگی؟اس کا پیمطلب تو نہیں کہا گرآ دمی فلال عمل اپنی زندگی کے آخرتک کرتارہےاوراس پرمرے واس کے لئے ایساایسامکل تیار کیا جائے گا؟ ج ..... دوام کی قیر نہیں بلکہ مطلق عمل پر بیا جر ہے، رہا بید کہ اسنے لاکھوں محلات کی کیا ضرورت؟ بير "قياس غائب على الشاهد" ہے۔ بيرحديث توعلم ميں ہوگى كمادني جنتي كو آپ کی پوری وُ نیا سے دس گنا زیادہ جنت عطا کی جائے گی۔ یہاں بھی آپ کا بیسوال متوجہ ہوگا کہ اتنی بڑی جنت کو کیا کرے گا؟ بہر حال آخرت کے امور ہماری عقل وقیاس کے بيانول مين نهيس ساسكة ، "اعدت لعبادى الصالحين ما لا عين رأت ولا اذن سمعت و لا خطر على قلب بشر" حديث قدس ہے۔ايک مرتبه ليغي سفر ميں ايک بزرگ فرمانے گے کہ مولو یو! پیہ بتاؤ کہ اتنی بڑی جنت کوکوئی کیا کرے گا؟ پھرخود ہی فرمادیا کہتمام اہل جنت ایک جنتی کی برادری ہے، بھی آ دمی کا جی جا ہے کہ پوری برادری کی دعوت کرے، کیونکہ سب معززمہمان ہیں اس لئے ہرفرد کے لئے کھہرنے کوالگ جگہ ہونی چاہئے ،الہذاا یک جنتی کے یاس اتن بڑی جنت ہونی جا ہے کہ یہ بیک وقت تمام اہل جنت کومع ان کے حشم وخدم کے (مشكوة ج:٢ ص:٢٩٥)

جنات کے لئے رسول

س.....کہاجا تا ہے کہانسانوں میں انسان ہی رسول ہوتا ہے اور بیا مرر بی ہے، جبیہا کہ سورہ بنی اسرائیل کی آیت:۹۵،۹۲ میں فرمایا:

> ترجمہ:......''اورلوگوں کوکوئی چیز ایمان لانے سے مانع نہیں ہوئی، جبان کے پاس ہدایت آئی، مگریہ کہانہوں نے کہااللہ



۵٠)

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



عِلد د م







نے ایک انسان کورسول بنا کر بھیجا ہے، کہداگر زمین میں فرشتے اطمینان سے چلتے پھرتے تو ضرورہم ان پرآسان سے فرشتہ رسول بنا کر بھیجتے۔''

اس آیت کی روشن میں وضاحت فرمایئے کہ حدیث میں ایک جگہ ذکر آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک گروہ سے ملاقات کی تھی اور انہوں نے اسے جنوں کا گروہ قرار دیا تھا، کہ کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم انسانوں کے علاوہ جنوں کی طرف بھی رسول تھے، یا جنات کے لئے جن ہی رسول ہونا چا ہے؟

ج.....آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جنوں کے لئے بھی رسول تھے، قر آن کریم میں جنات کابارگاہ عالی میں حاضر ہوکر قر آن کریم میں جنات کابارگاہ عالی میں حاضر ہوکر قر آن کریم سننااور ایمان لا نافذکورہ ہے (سورۃ احقاف) فر شتے کھانے پینے وغیرہ کی ضروریات سے پاک ہیں اس لئے ان کو انسانوں کے لئے نبی نہیں بنایا گیا، جنات کے لئے جن کارسول بنایا جانامنقول نہیں۔

حضورِا کرم صلی الله علیه وسلم کی تمام وُنیا کے لئے بعثت

س....رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ساتویں صدی عیسوی میں ساری وُنیا کے لئے مبعوث ہوئے تھے،''ساری وُنیا میں'' براعظم امریکہ بھی شامل ہے مگر وہاں تک اسلام کی دعوت خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بلکہ تا بعینؓ، تبع تابعینؓ، اور اس کے بہت عرصہ بعد تک صوفیائے کرامؓ کے ذریعہ بھی نہیں پنچی، تا آئکہ پندر ہویں صدی میں امریکہ دریافت ہوا، ساتویں صدی عیسوی سے پندر ہویں صدی عیسوی تک - آٹھ سوسال - امریکہ مکمل جہالت کی تاریکی میں ڈوبارہا۔

امریکہ کے قدیم ہاشند ہے،جنہیں ریڈانڈین کا نام دیا گیا، وہ مظاہر پرست ہی رہے،وہ حضرت نوح علیہ السلام کے سی بیٹے کی اولا دہیں؟ جیسا کہ ایشیائی اقوام کوسام کی، افریقی اقوام کو چام کی اوریورپی اقوام کو یافث کی اولا دشلیم کیا گیاہے۔

حضرت عقبه بن نافع " نے جس وقت' بخطلمات' میں گھوڑا ڈال دیااورز مین ختم





ہوجانے پرحسرت کا اظہار کیا تھا اس وقت بھی وہاں سے بہت دورامریکہ کی سرز مین موجود تھی۔سوال میہ ہے کہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی نظراور صحابہ کرام اور صوفیائے عظام گی بھیرت سے امریکہ کیسے بچارہا؟

ج ..... جب معلوم دُنیا مین امر یکه کا وجود ہی کسی کومعلوم نہ تھا تو وہاں دعوت پہنچانے کا بھی کوئی مکلّف نہیں تھا، اور جب امریکه دریافت ہوا تو وہاں دعوت بھی پہنچ گئی، جن امور کا آدمی مکلّف ہے اور جس پراس سے قیامت کے دن باز پرس ہوگی، آدمی کوان امور میں غور کرنا چاہئے، اور جن امور کا وہ مکلّف ہی نہیں ان میں غور وفکر لا یعنی اور بے مقصد ہے، جس کا کوئی نتیج نہیں، واللہ اعلم!

کیا قبرِاً طہر کی مٹی عرشٰ و کعبہ سے افضل ہے؟

س..... میرے پاس ایک کتاب ہے جس کا نام ہے '' تاریخ المدینۃ المنورہ' جس کے مولف جناب محمد عبدالمعبود ہیں، اوراس پر تقریظ شخ القرآن مولا نا غلام اللہ خان صاحب مرظلہ مہتم دارالعلوم تعلیم القرآن راجہ بازار راولپنٹری والوں کی ہے، تقریظ کی تاریخ کیم فروری ۱۹۷۸ء ہے، مولا نا غلام اللہ خان صاحب نے بڑی تعریف فرمائی ہے، اورایران فروری ۱۹۷۸ء ہے، مولا نا غلام اللہ خان صاحب نے بڑی تعریف فرمائی ہے، اورایران ہیں شفر مائی، مزید یہ کہ ولی زمال مفسر قرآن حضرت لا موری کے خلف الرشید حضرت بیش کش فرمائی، مزید یہ کہ ولی زمال مفسر قرآن حضرت لا موری کے خلف الرشید حضرت مولا نا عبیداللہ انور دامت مجد ہم کی تقریظات نے اس کی افادیت پر مہر تصدیق شبت فرما کر اسے اور بھی چار چا ندلگا دے ہیں۔ اس کتاب کی فہرست مضامین میں یہ ہے نمبر ان مکہ معظمہ افضل ہے یا مدینہ طیبہ کہ معظمہ کے نفسل ہے یا مدینہ طیبہ کہ معظمہ کروں ، لکھا ہے کہ:

''امت کااس بات پراجماع ہے کہتمام روئے زمین پر افضل مقامات اور بزرگ ترین شہروں میں مکہ مکرّمہ اور مدینہ منوّرہ ہے زادھما اللہ تشویفًا و تعظیمًا ۔ابان دوشہروں میں سے کس











کودُوسرے پرفضیات اور ترجیح دی جائے؟ تواس میں علمائے کرام کے عقول واذہان بھی متحیر ہیں بایں ہمہ علمائے کرام اس بات پرمتفق ہیں کہ زمین کا وہ خطہ اور متبرک حصہ جور حمت للعالمین فخرِ موجودات صلی اللہ علیہ وسلم کے جسدِ اطہر اور اعضائے شریفہ سے مس کئے ہوئے ہیں وہ نہ صرف مکہ مکر سمہ بلکہ کعبۃ اللہ سے بھی افضل ہے، سمواتِ سبع تو کجا عرشِ عظیم سے بھی اس کی شان، بالا، اعلیٰ، برتر، فع اور انتہائی بلند ہے۔''

آ گےایک حوالہ یہ بھی تحریر ہے کہ:

''امير المؤمنين سيدنا عمر فاروق اورسيدنا عبدالله بن عمر رضی الله عنهما اور دیگر صحابهٔ کرام کی ایک جماعت اور حضرت ما لک بن انس اورا کثر علمائے مدینہ، مکہ مکرمہ پر مدینہ منورہ کوفضیات دیتے ہیں، اسی طرح بعض علمائے کرام بھی مدینہ طیبہ کی فضیلت کے قائل ہیں،مگروہشہرمدینه طیبہ کومکہ مکرمہ کےشہریرتو فضیلت دیتے ہیںالبتہ کعبۃ اللّٰد کومشنیٰ کرتے ہیں اور کعبہ معظّمہ کوسب سے افضل قرار دیتے ہیں، کیکن پیربات طے شدہ ہے اور اسی برعلمائے متقدین و متأخرین کا اتفاق ہے کہ قبرا طہر سید کا ئنات رحمت موجودات صلی اللہ عليه وسلم مطلقاً اور بالعموم افضل وا كرم،انصب وارفع ہےخواہ شہر مكہ مكرمه هويا كعبة الله هوياعرش مجيد هو،اس كتاب ميں حضرت علامة العصر الشیخ محمد بوسف بنوری مدخله نے معارف السنن جلد.٣ ص: ٣٢٣ مين نهايت شرح وبسط كے ساتھ اس موضوع ير بحث كى ہے، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ قبراطہر، سات آ سانوں، عرش مجیداور کعبۃ اللہ سے افضل ہے اوراس میں کسی کا بھی اختلاف نہیں ہے۔'' میرےمحترم بزرگ میں اس پرمکمل اتفاق کر تا ہوں اور پیمیرا ایمان ہے کہ اول









ذات الله کی ہے اس کے بعد کوئی افضل ذات ہے تو الله کے آخری نبی کریم صلی الله علیه وسلم کی ذات ہے جوافضل واعلی ہے، باقی ساری چیزیں افضلیت میں کم ہیں، یہ بی ہے کہ کعبة الله شریف کی بڑی عظمت وا فضلیت ہے اور عرش عظیم، لوح وقلم وغیرہ کی اپنی اپنی عظمت اور افضلیت ہے، اس کا کوئی بھی مسلمان افکار کرنہیں سکتا، اگرا نکار کرے تو وہ مسلمان نہیں، کیکن افضلیت ہے، اس کا کوئی بھی مسلمان افکار کرنہیں سکتا، اگرا نکار کرے تو وہ مسلمان نہیں، کیک پہلے الله اور پھر حضورا کرم صلی الله علیه وسلم ہیں، میرے محترم ہزرگ میرے دوستوں اور احبابوں میں سے بعض حضرات اس کو تسلیم نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ دوضۂ اطہر صلی الله علیه وسلم کعبۃ الله اور عرش اعظم سے افضل ہونہیں سکتا اور ایسی باتیں کہنا نہیں جا ہے، اور وہ قرآن کی طوی دلیل چاہتے ہیں، تو لہذا میں بہت پریشان ہوں کس کو بی مانوں اور کس کو غلط، میں حضرت والا سے نہایت ادب واحترام سے گزارش کرتا ہوں کہ قرآن کی دلیل اور اصادیث کی روشنی میں تحریری جواب سے نوازیں کہ درست کیا ہے؟

احادیث کاروی کی سریری بواب سے والریل که درست کیا ہے؟

حسب جو مسلماس کتاب میں ذکر کیا ہے وہ قریب قریب اہل علم کا اجماعی مسلم ہے، وجہ
اس کی بالکل ظاہر ہے کہ آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم افضل المخلق ہیں، کوئی مخلوق بھی آپ
صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل نہیں اور ایک حدیث میں ہے کہ آدمی جس مٹی سے پیدا ہوتا
ہے اسی میں دفن کیا جاتا ہے، لہذا جس پاک مٹی میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جسد
اطہر کی تدفین ہوئی اسی سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تخلیق ہوئی، اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم افضل المخلق ہوئے تو وہ پاک مٹی بھی تمام مخلوق سے افضل ہوئی۔

علاوہ ازیں زمین کے جن اجزاء کو افضل الرسل، افضل البشر، افضل الخلق صلی اللہ علیہ وسلم کے جسدا طہر سے مس ہونے کا شرف حاصل ہے وہ باقی تمام مخلوقات سے اس لئے بھی افضل ہیں کہ بیشرف عظیم ان کے سوائسی مخلوق کو حاصل نہیں۔

آپ کا بیارشاد بالکل بجااور برت ہے کہ'' پہلے اللہ اور پھر حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم ہیں'' مگر زیر بحث مسئلے میں خدانخواستہ اللہ تعالیٰ کے درمیان اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان تقابل نہیں کیا جارہا، بلکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان تقابل ہے، کعبہ ہو، عرش ہو، کرسی ہو، یہ سب مخلوق ہیں، اور آنخضرت مخلوقات کے درمیان تقابل ہے، کعبہ ہو، عرش ہو، کرسی ہو، یہ سب مخلوق ہیں، اور آنخضرت



جي فهرست « <u>خي خي - ا</u>







صلی اللہ علیہ وسلم تمام مخلوق سے افضل ہیں،اور قبر مبارک کی جسداطہر سے گئی ہوئی مٹی اس اعتبار سے اشرف وافضل ہے کہ جسداطہر سے ہم آغوش ہونے کی جوسعادت اسے حاصل ہے وہ نہ کعبہ کو حاصل ہے، نہ عرش وکرسی کو۔

آورا گریه خیال ہوکہ ان چیزوں کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے، اور روضۂ مطہرہ کی مٹی کی نسبت آخضرے صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ہے، اس لئے یہ چیزیں اس مٹی سے افضل ہونی چاہئیں، تواس کا جواب یہ ہے کہ اس پاک مٹی کو آخضرے صلی اللہ علیہ وسلم سے ملابست کی نسبت ہے، اور کعبہ اور عرش وکرسی کو تقالیٰ شانہ سے ملابست کا تعلق نہیں، کہ تق تعالیٰ شانہ اسے یاک ہیں۔

حضورا كرم صلى الله عليه وسلم كي عقد زكاح

س..... یکم فروری ۱۹۸۹ء کو' د تفهیم دین' پروگرام میں ٹی وی پر جناب ریاض الحسن گیلانی صاحب نے ایک سوال کے جواب میں کہا کہ: حضور صلی الله علیہ وسلم نے ۲۱ نکاح کئے، جن میں ۱۱۲ زواج کو قائم رکھا جبکہ ۸کو طلاق دی۔ جہاں تک میرے ناقص علم میں ہے حضور صلی الله علیہ وسلم نے طلاق کو ایک بُر افعل ظاہر کیا ہے، جو مجبوراً دینے کی اجازت ہے، اس کے علاوہ ہمارے علم میں کوئی طلاق حضور صلی الله علیہ وسلم نے اپنی کسی زوجہ کوئییں دی۔ برائے مہر بانی اس کی حقیقت حال بیان کی جائے۔

ج.....۲ عقد میرے علم میں نہیں، جہاں تک مجھے معلوم ہے دوعور توں کو زکاح کے بعد آبادی سے پہلے ان کی خواہش پر طلاق دی تھی ۔میری کتاب' عہد نبوّت کے ماہ وسال' میں اس کی تفصیل ہے۔

معجز وأشق القمر

س..... ہمارے یہاں ایک مولوی صاحب جومسجد کے امام بھی ہیں ان کاعقیدہ یہ ہے کہ شق قمر والا جوم مجز ہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے ظاہر ہوا تھا وہ صحیح نہیں ہے اور نہ ہی اس کا ثبوت ہے براہ کرم اس کے متعلق صحیح احادیث لکھ دیں تا کہ ان کی تسلی ہو۔



۵۵

دِيهُ فَهِرِسُ هِ بِهِ





ح....شق قمر کامیجز و میج احادیث میں حضرت ابن مسعود، حضرت ابن عباس، حضرت انس بن ما لک، حضرت جبیر بن مطعم، حضرت حذیفه، حضرت علی رضی الله عنهم وغیر ہم سے مروی ہے۔ حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کی حدیث میں ہے:

"انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرقتين، فرقة فوق الجبل و فرقة دونه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشهدوا."

(صیحی بخاری ج:۲ص:۲۱، صحیح مسلم ج:۲ص:۳۷، تر ندی ج:۲ص:۱۶۱) تر جمہ:...... ' رسول الله صلی الله علیه وسلم کے زمانہ میں

ربیعہ کے در میں میں کا ایک میں ایک کی اور ایک پہاڑ سے نیج، آ کے در میں ایک کی اور ایک پہاڑ سے نیج، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: گواہ رہو۔''

حضرت ابن عباس رضی الله عنه کی روایت میں ہے:

"انشق القمر في زمان النبي صلى الله عليه وسلم." (صیح بخاري ج:۲ص:۲۲، صحح مسلم ج:۲ص:۲۱) ترجمه:......ن آنخضرت صلى الله عليه وسلم كزماني ميں

جا نددولکڑے ہوا۔'' ۔

حضرت انس رضی الله عنه کی حدیث میں ہے:

"ان اهل مكة سألوا رسول الله عليه وسلم ان يريهم اية فاراهم انشقاق القمر مرتين."

(صیح بخاری ج:۲ص:۲۲۷، صیح مسلم ج:۲ص:۳۷۳، ترزی ج:۲ص:۱۲۱)

ترجمہ: "" اہل مکہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ کوئی معجز ہ دکھا ئیں ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

ان کوچا ند کے دوٹکڑے ہونے کا مجز و دکھایا۔''

حضرت ابن عمر رضی الله عنهما کی حدیث میں ہے:











"انفلق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الشهدوا." (صححملم ص:٣٥٣٦: ٢: تذى ص: ١٦١٦: ٢) ترجمه: "" رسول الله عليه وسلم كزمانه مين چانددو مكر عبوا، پس رسول الله عليه وسلم فرمايا گواه رمو." حضرت جبير بن مطعم رضى الله عنه كي حديث مين ہے:

"انشق القمر علی عهد رسول الله صلی الله علیه وسلم حتی صار فرقتین علی هذا الجبل و علی هذا البجبل، فقالوا سحرنا محمد، فقال بعضهم لان سحرنا فما یستطیع ان یسحر الناس کلهم." (ترندی ۲:۳۰س:۱۲۱)
فما یستطیع ان یسحر الناس کلهم." (ترندی ۲:۳۰س:۱۲۱)
ترجمہ:....."رسول الله صلی الله علیه وسلم کے زمانه میں چاند دو گلا ہے ہوا، یہال تک که ایک گلااس پہاڑ پرتھا، اور ایک گلاا اس پہاڑ پر ہشرکین نے کہا کہ گر (عید لائم اس پہاڑ پر، مشرکین نے کہا کہ گر (عید لائم اس نے ہم پر جادو کر دیا، اس پران میں سے بعض نے کہا کہ اگر اس لئے باہر کے لوگوں سے سارے لوگوں پرتو جادو نہیں کرسکتا (اس لئے باہر کے لوگوں سے معلوم کیا جائے چنانچہ انہوں نے باہر سے آنے والوں سے حقیق کی معلوم کیا جائے چنانچہ انہوں نے باہر سے آنے والوں سے حقیق کی ۔"

حافظ ابن کیر آنے البدایۃ والنہایۃ (ج:۳ ص:۱۱۹) میں حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی حدیث بھی نقل کی ہے، اور حافظ ابن حجر ؓ نے فتح الباری (ج:۲ ص:۲۳۲) میں حضرت علی کرم اللہ و جہہ کی حدیث کا بھی حوالہ دیا ہے۔

امام نو ويُّ شرح مسلم ميں لکھتے ہيں:

'' قاضی عیاضؓ فرماتے ہیں کہ چاند کا دوٹکڑے ہوجانا ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کےاہم ترین معجزات میں سے ہے،اور



چه فهرس**ت** ده پ



جِلد د م



اس كومتعدد صحابه كرام رضى الله عنهم في روايت كيا ب، علاوه ازيس آيت كريمه: "إقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ" كاظامروسيا ت بهى اسى كى تائيد كرتا ہے۔

ز جاج کہتے ہیں کہ بعض اہل بدعت نے ، جوخ الفین ملت کے مشابہ ہیں ، اس کا انکار کیا ہے ، اور بیاس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے دل کواندھا کر دیا ہے ، ورنہ عقل کواس میں مجال انکار نہیں۔'' (نووی: شرح مسلم ج:۲ص:۳۷۳)

عقيده صحيح هواور مل نههو

س ....عیدالفطر کے دن نمازعید کے موقع پر مقامی مولوی صاحب نے بچھ الفاظ کہے کہ کسی کے علم کومت دیکھو، اس کے ممل کومت دیکھو عقیدہ درست ہونا چاہئے ،عقیدہ درست ہونا عمل کے بغیر بھی جنت میں جائے گا۔ تو کیا ان کا کہنا درست ہے کہ عقیدہ درست ہونا حیا ہے ،علم یمل کی کوئی ضرورت نہیں؟

ی منسمولوی صاحب کی میربات توضیح ہے کہ اگر عقیدہ صحیح ہواور عمل میں کوتا ہی ہوتو کسی نہ کسی وقت نجات ہوجائے گی ،اورا گر عقیدہ خراب ہواوراس میں کفر وشرک کی ملاوٹ ہوتو ہخشش نہیں ہوگی، کین علم اور عمل کوغیر ضروری کہنا خود عقیدے کی خرابی ہے اور یہ قطعاً غلط ہے اس سے مولوی صاحب کوتو بہ کرنی چاہئے۔

تمام علماء كوبُرا كهنا

س .....ایک دن باتوں باتوں میں ایک صاحب کے ساتھ تلخ کلامی ہوگئ، وہ اس طرح کہ وہ صاحب کہنے لئے کہ ایک اسلامی ملک پاکستان سے مال نہیں منگوا تا، اس لئے کہ پاکستانی مال میں بہت کچے فراڈ اور دھوکا اور ملاوٹ کرتے ہیں تو اس لئے وہ پاکستان سے مال نہیں منگواتے، اور اس پر علماء لوگ کچے نہیں کہتے، چرکہنے لگے کہ یہ کیسے علماء ہیں کہ ایک دن اخبار میں کوئی خبر آتی ہے" علماء کا متفقہ فیصلہ" چر دُوسرے دن اس علماء کے متفقہ فیصلے کی تر دید آجاتی ہے کہ یہ فیصلہ غلط ہے، تو کہنے لگا کہ یہ کیسے علماء ہیں کہ بھی کچھ کہتے ہیں اور بھی کچھ،



۵۸

المرسف المرس





اور پھر کہنے لگا کہ پیسب کچھ پیٹ کے مسئلے ہیں، کھاتے پیتے ہیں عیش کرتے ہیں، اور لوگوں سے بیسہ بٹورتے ہیں، میں نے کہا کہ آپ سب علماء کا لفظ مت استعمال سیجئے، اگر آپ کو کسی سے کوئی شکایت ہے تو اس کا نام لے کرشکایت کریں بغیر نام لئے سب علماء کو برا بھلا کہنا ایمان کے ناقص ہونے کی علامت معلوم ہوتی ہے، براہ کرم اس مسئلے پر روشنی ڈالئے کہان کا اس طرح سب علماء کو برا کہنا صحیح ہے؟

ج .....علماء کی جماعت میں بھی کمزوریاں ہوسکتی ہیں،اوربعض عالم کہلانے والے غلط کاربھی ہوسکتے ہیں لیکن بیک لفظ تمام علاء کو برا بھلا کہنا غلط ہے،اوراس سے ایمان کے ضائع ہوجانے کا اندیشہ ہے،اس سے تو بہ کرنی چاہئے۔

بيالفاظ كلمة كفريي

س ..... میں نے ایک دن ایک خض سے یہ کہا کہ چلو ہمارے مولوی صاحب سے مسئلے مسائل پوچھتے ہیں، اگر وہ غلط ہوگا تو ہم بھی اسے چھوڑ دیں گے، اوراس کی بات نہیں سنا کریں گے، تواس نے جواب میں کہا کہ میں اس کے پاس قطعاً نہیں جاؤں گا چاہے کچھ بھی ہوجائے، اوراس کونہیں ما نوں گا چاہے میری گردن بھی کٹ جائے، میں نے پھر اصرار کیا کہ بات پوچھنے میں کیا حرج ہے، وہ انکار کرتار ہا اور میں اصرار کرتار ہا ہتی کہ اس نے کہا کہ اگر خدا بھی آ کر کہہ دے کہ اس مولوی صاحب کو چھے ما نو اور اس کی بات سنو تو بھی میں نہیں مانوں گا، اور نہ بات سنوں گا، جواب طلب بات یہ ہے کہ اس کہنے سے اس کے ایمان و اسلام اور اعمال پر پچھا ثریڑے گا یا نہیں؟

ح .....اس شخص کے بیالفاظ که''اگر خدا بھی آ کر کہدد ہے...'' کلمه کفر ہیں،اس کوان الفاظ سے تو بہ کرنی چاہئے ،واللہ اعلم! سے تو بہ کرنی چاہئے اوراپنے ایمان اور زکاح کی تجدید کرنی چاہئے ،واللہ اعلم!

مسلوبُ الاختيار پر كفر كافتو كي

س..... مولانا اشرف علی تھانو گ کے ایک عقیدت مند کا بیان رسالہ''الامداد'' ماہ صفر ۲سساھ میں یوں کھاہے کہ:



جهة في المرست « إنها المرست «







''اورسوگیا کچھ عرصہ کے بعد خواب دیکھتا ہوں کہ کلمہ شریف''لاالہ الا اللہ محمہ رسول اللهُ'' بيرُّ هنا ہوں، ليكن محمد رسول الله كي جگه حضور كا نام ليتا ہوں، اتنے ميں دل ميں خیال پیدا ہوتا ہے کہ تجھ سے غلطی ہوئی کلمہ شریف کے بڑھنے میں،اس کو صحیح بڑھنا جاہئے، اس خیال سے دوبارہ کلمہ شریف پڑھتا ہوں دل میں تو یہ ہے کہ سچے پڑھا جائے لیکن زبان سے بےساختہ بجائے رسول الڈصلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے اشرف علی نکل جاتا ہے حالانکہ مجھ کواس بات کاعلم ہے کہ اس طرح درست نہیں، لیکن بے اختیار زبان سے یہی کلمہ نکاتا ہے.....اتنے میں بندہ بیدار ہو گیالیکن بدن میں بدستور بےحسی اور وہ اثر نا طاقتی بدستور تھا.....کین حالت بیداری میں کلمه شریف کی غلطی پر جب خیال آیا تواس بات کا ارادہ ہوا کہ اس خیال کو دل سے دور کیا جاوے اس واسطے کہ پھر کوئی الیی غلطی نہ ہوجاوے، بایں خیال بندہ بیٹھ گیااور پھرؤ وسری کروٹ لے کرکلمہ شریف کی غلطی کے تدارک میں رسول اللہ صلی الله علیه وسلم پر درود شریف پڑھتا ہو ل کین پھر بھی بیے کہتا ہوں کہ ''اللّٰہ مصل علیٰ سيه دنيا و نبينا ومو لانا اشوف على" حالانكهاب بيدار ہوں،خوابنہيں ليكن بےاختيار ہوں، مجبور ہوں، زبان اینے قابو میں نہیں، اس روز ایسا ہی کچھ خیال رہا تو دُوسرے روز بیداری میں رفت رہی خوب رویا۔''

کتاب "عبارات اکابر" مصنفه مولانا محمد سرفراز خان صفدر مدخله اور کتاب شیف بیانی "مصنفه مولانا منظور نعمانی مدخله نے اس کا بیہ جواب دیا کہ خواب کی بات تو کسی در ہے میں بھی قابل اعتبار نہیں ،خواب کا نہ اسلام معتبر ہے نہ کفر وار تداد ، نہ نکاح ، نہ طلاق اس کئے حالت خواب میں جو کلمہ کفر بیصا حب واقعہ کی زبان سے سرز دہوا تو اس کی وجہ سے نہ اس کو کافر کہا جاسکتا ہے ، نہ مرتد ، کیونکہ وہ شخص اس وقت حسب ارشاد نبوی: "مرفوع اقلم" تھا اور حالت بیداری میں صاحب واقعہ کی بے اختیاری اور مجبوری جس کا وہ غذر بیان کرتا ہے وہ از روئے قرآن وحدیث وفقہ" خطا" میں داخل ہے۔ اس لئے حالت بیداری میں جو درود پاک میں اس سے محمد کی جگہ اشرف علی نکلا وہ خطا کے طور پر نکلا اور بیداری میں جس سے" خطاً "کلمہ کفر بیسرز دہوجائے تو اس پرمواخذہ نہیں اور وہ کسی کے شریعت میں جس سے" خطاً "کلمہ کفر بیسرز دہوجائے تو اس پرمواخذہ نہیں اور وہ کسی کے











نزدیک کا فرنه هوگا۔

لیکن ہمارے ہاں شہر کھیرو میں فریق مخالف کے ایک مولوی صاحب نے اپنی تقریر میں اس جواب کا میہ 'جواب' ویا کہ:

'' پیخطا کابہانہ بیکارہے جس کی کئی وجوہ ہیں:

اولاً اس لئے کہ''خطا'' لاشعوری میں ہوتی ہے، خطا کرنے والے کو پیتہ بھی نہیں چلتا کہ اس نے کیا کہددیا اور یہاں پروہ کہتا ہے کہ اس کوشعور ہے اور وہ اس کو خلطی بھی سمجھر ہاہے، مطلب میہ ہے کہ جو کچھ کہتا ہے جان ہو جھ کر کہتا ہے۔

ٹانیا بیک''خطا''لمحد ولمحدرئتی ہے سارا دن خطانہیں رہتی اور یہاں پراس کی زبان سے دن بھر حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کا نام کلمہ اور درود میں نہ آیا اور وہ اسی کلمہ کفر کی تکر ارکر تار ہا،خطا کی بیشان نہیں ہوتی ۔









بعونہ تعالیٰ متبع سنت ہے۔'' پس چونکہ مولوی اشرف علی تھانوی اس شخص کے کفر پر راضی رہےاور کسی قتم کا انکار نہیں کیا لہذا خود بھی کا فر ہو گئے کیونکہ رضا بالکفر بھی کفر ہے۔

رابعاً یہ کہ خودد یو بندیوں کے مولوی محمدانورشاہ کشمیری نے اپنی کتاب''اکفار الملحدین' ص:۳۷ میں تحریر کیا ہے کہ (ترجمہ) علماء نے فرمایا ہے کہ انبیاء لیہم السلام کی شان میں جرأت ودلیری کفر ہے اگر چہتو ہین مقصود نہ ہو۔اوراسی کتاب کے صفحہ ۸ ہرتحریر ہے کہ '' کفر کے حکم کا دارومدار ظاہر پر ہے قصدونیت پرنہیں۔''

اوراسی کتاب کے صفحہ ۲۷ یرتحریر ہے کہ 'لفظ صرت کمیں تاویل کا دعویٰ قبول نہیں کیا جا تا اور تاویل فاسد کفر کی طرح ہے۔'' ان عبارات ہے معلوم ہوا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اقدس میں تو ہین آ میز کلمات کہنا کفر ہے اور اس بارے میں قائل کی نیت کااعتبارنہیں ہوگا۔اگرالفاظ عرف ومحاورہ میں صریح تو ہین آمیز ہیں تو یقیناً اس کو کا فر کہا جائے گا اور اس میں کوئی تاویل قبول نہ ہوگی۔اگر باوجودصراحت کے کوئی تاویل کرے گا تو وہ تاویل فاسد ہوگی اور تاویل فاسد بمنزلہ کفر ہے۔اوریہاں برحالت بیداری میں صاحب واقعہ نے زبان سے صراحةً درود شریف میں اشرف علی نكالا لہٰذا اس میں کوئی تاویل قبول نہیں کی جائے گی ، خامساً یہ کہ اگریہی واقعه واقعه طلاق پر قیاس کیا جائے تو طلاق واقع ہوگی؟ لیعنی اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو کہے کہ میں نے تجھے طلاق دی، طلاق دی، طلاق دی اور بعد میں خطا کا عذر کرے اور کھے کہ میں بے اختیار تھا، مجبور تھا،زبان میرے قابومیں نہیں تھی تو کیااس شخص کی طلاق واقع ہوگی یا نہیں؟اگر ہوگی اور ضرور ہوگی تو عجیب بات ہے کہ طلاق واقع ہونے







جلد د جلد د



میں تو پی عذرمقبول نه ہواورمولوی اشرف علی کواپنا نبی اور رسول الله کهز میں بن مقدل بیرین پر ''

کہنے میں عذر مقبول ہوجائے۔'' اب ہمیں ازروئے قرآن وحدیث وفقہ مندرجہ ذیل امور کی تفصیل مطلوب ہے: ا:.....ازروئے قرآن وحدیث وفقہ اسلامی''خطا'' کی صحیح تعریف کیا ہے؟ نیزیہ

ا:.....ازروئے قرآن وحدیث وفقہ اسلامی''خطا'' کی تیج تعریف کیا ہے؟ نیزیہ کہ کیا''خطا''ہر حال میں لاشعوری میں ہوتی ہے یا خطا کرنے والے کو بھی شعور بھی ہوتا ہے؟ ۲:....کیا واقعہ مذکورہ میں باو جود شعور کے محمد صلی الله علیہ وسلم کی جگہ اشرف علی

نکل جانااس کی' خطا' بھی؟ اور کیا'' خطا'' کھے دولھے رہتی ہے یا عرصہ تک بھیٰ رہ سکتی ہے؟

سا:..... جو تحض اپنی زبان سے کلمہ کفریہ بکے اور پھریہ کہے کہ میں بے اختیار تھا، مجبور تھا، زبان میرے قابو میں نہیں تھی اور مجھ سے خطا سرز دہوئی تو کیا شریعت اسلامیہ میں اس کا یہ دعوی بے اختیاری وخطا کا مقبول ہے؟ مقبول ہونے کی صورت میں صاحب شفا قاضی عیاض کی مندرجہ بالاعبارت جومعترض نے پیش کی ہے اور'' برزازیہ' اور'' ردالحتار'' کی مندرجہ بالاعبارتوں کی توجیہ ومطلب کیا ہے؟

ہے:.....اگر شریعت اسلامیہ میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گتا خی کے معاطع میں کسی گتا خی کے معاطع میں کسی کی نادانی و جہالت، زبان کا بہمکنا، بے قابو ہو جانا، کسی قلق اور نشہ کی وجہ سے لا چار ومضطر ہو جانا، قلت ِ گلہداشت یا بے پرواہی اور بے باکی یا قصدونیت واراد ہ گتا خی نہ ہونا وغیرہ کے اعذار مقبول نہیں اور صرح لفظ میں تاویل کا دعوی قبول نہیں کیا جاتا تو ذرکورہ بالا واقعہ کی صحیح تو جیہ کیا ہے؟

۵:.....اگرکوئی شخص اپنی زوجہ کو صرت کالفاظ میں طلاق دے اور پھر کہے کہ میں بے اختیارتھا، مجبورتھا، میری نبیت طلاق دینے کی نہیں تھی ، خطاً میری زبان سے طلاق کے الفاظ نکل گئے تو کیا اس کی طلاق واقع ہوگی یا نہیں؟ اگر ہوگی اور ضرور ہوگی تو طلاق واقع ہوئی یا نہیں؟ اگر ہوگی اور ضرور ہوگی تو طلاق واقع ہوئی یا نہیں کے بعد 'خطا''اور ذلل ہونے میں مینز مقبول نہ ہواور الفاظ کفریہ میں وجۂ فرق کیا ہے؟ اور اگر الفاظ کفریہ نکالنے کے بعد 'خطا'' کاعذر مقبول نہ ہوتو پھر بتایا جائے کہ صاحب واقعہ جس نے بحالت بیداری شعور کی



المرسف المرس





حالت میں اور میمسوں کرتے ہوئے بھی کہ میں درود پاک غلط پڑھ رہا ہوں کا فرہے یا نہیں؟ ج۔۔۔۔۔حدیث شریف میں اس شخص کا واقعہ مذکور ہے جس کی سواری گم ہوگئ تھی ، اور وہ مرنے کے اراد ہے سے درخت کے نیچے لیٹ گیا، آئکھ کلی تو دیکھا کہ اس کی سواری بہع زادوتو شہ کے موجود ہے ، بے اختیار اس کے منہ سے نکلا" اللّہم انت عبدی و انا ربک!" (یا اللّہ تو میر ابندہ ہے اور میں تیرار ب!)۔

يكلمة كفر ب، ممراس پررسول الله على الله عليه وسلم نے كفر كافتو كانهيں ديا بلكه فرمايا: "خطأ من شدة الفرح" شرت مسرت كى وجه ساس كى زبان چوك كئى -آپ كےمولوى صاحب اس تخض کے بارے میں اور رسول الله صلی الله علیه وسلم کے بارے میں کیا فتویٰ صادر فرما كيس كي؟ اورقرآن كريم ميل بي: "إلَّا مَنُ أَكُرهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بالْإِيمَان" ''لا چاری کی حالت میں کلمہ کفرزبان ہے ادا کرنے پر جبکہ دل ایمان کے ساتھ مطمئن ہو۔'' الله تعالیٰ نے ایمان کا فتویٰ دیا ہے کفر کانہیں ، جوعبار تیں ان صاحب نے نقل کی ہیں ان کا زیرِ بحث واقعہ سے تعلق ہی نہیں۔ایک شخص اپنے شیخ سے اپنی غیرا ختیاری حالت ذکر کرتا ہےا گراس کے دل میں کفر ہوتا یا زبان سے اختیاری طور پراس نے کفر کا ارتکاب کیا ہوتا تو وہ اپنے شیخ سےاس کا اظہار ہی کیوں کرتا؟ جوشخص کسی وجہ سےمسلوب الاختیار ہواس پر شريعت اسلامي تو كفر كافتوى نهيس ويتى ، "لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفُسًا إلَّا وُسُعَهَا. ، نُص قِر آنى ہے۔ مجھے معلوم نہیں کہ مسلوب الاختیار پر کفر کا فتو کی کس شریعت میں دیا گیا ہے؟ رہا ہے کہ ایک شخص دعویٰ کرتا ہے کہ وہ مسلوب الاختیار ہے اس کا دعویٰ مسموع ہوگا یانہیں؟ اگر کسی کے بارے میں ہمیں معلوم نہیں کہ مسلوب الاختیار تھا یا نہیں ، وہ کوئی کلمہ کفر بکتا ہے ، یا طلاق دیتا ہےاور بعد میں جب پکڑا جاتا ہے تو مسلوب الاختیار ہونے کا دعویٰ کرتا ہے تو چونکہ بید عویٰ خلاف ِظاہر ہے اس لئے نہیں سنا جائے گا۔ جوعبار تیں مولوی صاحب نے نقل کی ہیں ان کا یہ محمل ہے، کیکن مانحن فیہ (مسکلہ زیر بحث) کا اس صورت سے کوئی تعلق نہیں، کیونکہ اس كالفاظاس سے يہلے كسى نے نہيں سے تھے،اس نے از خودا پنے شیخ سےان الفاظ كوذكر كركے اپنامسلوب الاختيار ہونا ذكر كيا ، بهر كيف صاحب واقعہ تو اللہ كے حضور پہنچ چکے ہیں









اور میں قرآن وحدیث می کے حوالہ سے ذکر کر چکا ہوں کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اس شخص پر کفر کا فتو کی صادر نہیں کرتے۔اس مولوی صاحب کواگر اللہ تعالی اور اللہ علیہ وسلم اس شخص پر کفر کا فتو سے پراعتا دنہیں ،اوروہ ایک ایسے شخص کے بارے میں کفر کا فتو کی صادر کرتا ہے تو اس سے کہا جائے کہ اِن شاء اللہ آپ بھی بارگاہ ربّ العالمین میں پیش ہونے والے ہیں ، وہاں تمام اُمور کی عدالت ہوگی ، آپ کا مقدمہ بھی زیر بحث آئے گا ، اپنے تمام فتو سے اس دن کے لئے رکھ چھوڑیں ، ہم بھی ویکھیں گے کہ کون جیتتا ہے ،کون ہارتا ہے؟ اللہ تعالی دلوں کے مرض سے نجات عطافر مائیں۔ بالکل یہی سوال چند دن پہلے بھی آیا تھا اس کا جواب دُوسرے انداز سے لکھ چکا ہوں ،اوروہ ہے :

الزامی جواب توبیہ ہے کہ تذکرۃ الاولیاء وغیرہ میں بیدوا قعہ درج ہے کہ ایک شخص حضرت شبکی کے پاس بیعت کے لئے آیا، حضرت ؓ نے پوچھا کہ کلمہ س طرح پڑھتے ہواس نے کہا''لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ'' فر مایا اس طرح پڑھو' شبلی رسول اللہ'' اس نے بلا تکلف پڑھ دیا۔ حضرت ؓ نے فر مایا کشبلی کون ہوتا ہے؟ میں تو تمہار اامتحان کرنا چا ہتا تھا۔ فر مایئ!

پ حضرت شیلی اوران کے مرید کے بارے میں کیا حکم ہے ...؟ مصریت میں کا میں میں کیا تھی ہے ...؟

اور تحقیقی جواب یہ ہے کہ صاحب واقعہ کا قصر مجھے کلمہ پڑھنے کا تھا جیسا کہ پورے واقعہ سے ظاہر ہے، گویا عقیدہ جودل کا فعل ہے وہ صحیح تھا البتہ زبان ہے دوسرے الفاظ سرزد ہورہ ہے تھے اور وہ ان الفاظ کو کفریہ مجھ کر ان سے توبہ کررہا ہے، اور کوشش کررہا ہے کہ صحیح الفاظ ادا ہوں، مگر زبان ہے دُوسرے الفاظ نکل رہے ہیں وہ ان پر رورہا ہے، گریہ وزاری کررہا ہے اور جب تک بیحالت فرونہیں ہوتی وہ اس اضطراب میں مبتلا ہے۔ اور جب غیراختیاری حالت جاتی رہتی ہے تو وہ اس کی اطلاع اپنے شخ کو دیتا ہے تا کہ اگر اس غیراختیاری واقعہ کا کوئی کفارہ ہوتو ادا کر سکے۔ اس پورے واقعہ کوسا منے رکھ کراس کو کلمہ کفر کون کہ سکتا ہے؟ کیا اللہ تعالی نے کسی کوغیرا ختیاری حالت پر مؤاخذہ کرنے کا بھی اعلان کون کہ سکتا ہے؟ کیا اللہ تعالی نے کسی کوغیرا ختیاری حالت پر مؤاخذہ کرنے کا بھی اعلان فرمایا ہے؟ اگر ہے تو وہ کونی آبیت ہے؟ یا حدیث ہے ...؟

ا:.....مولوی صاحب کا بیکہنا کہ خطا کا بہانہ بے کار ہے بجا ہے، مگر جو شخص









<u>جلد د</u>



مسلوب الاختیار ہوگیا اس کے بارے میں بھی یہی نتوی ہے؟ اگر ہے تو کس کتاب میں؟
"إلَّا مَنُ أَكُرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطُمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ" میں قر آن کا فتوی نتواس کے خلاف ہے۔

۲: ..... بجا ہے کہ خطا فوری ہوتی ہے، لیکن مسلوب الاختیار ہونا تو اختیاری چیز نہیں کہ اس کے لئے وقت کی تحدید کی جاسکے، اگر ایک آ دمی سارا دن مسلوب الاختیار رہتا ہے تواس میں اس کا کیا قصور ہے ...؟

سن:....اس نے باختیارِخودکلمہ کفر بکائی کہاں ہے؟ نہ وہ اس کا دعویٰ کرتا ہے، بلکہ وہ تو مسلوب الاختیار ہونے کی بات کرتا ہے، شفا قاضی عیاضؓ کی عبارت کا محمل کیا مسلوب الاختیار ہے؛ نہیں بلکہ قصداً کلمہ کفر بکنے کے بعد تاویل کرنے والا اس کا مصداق ہے۔ الاختیار ہے؛ نہیں بلکہ قصداً کلمہ کفر بکنے کے بعد تاویل کرنے والا اس کا مصداق ہے۔

" میں میں میں میں میں ہے۔ است کا منادائی کا مزبان بہک جانے وغیرہ کا جوحوالہ در مختار اور دمختار سے دیا ہے وہ تو اس صورت میں ہے کہ قاضی کے پاس کسی شخص کی شکایت کی گئی ، قاضی نے اس سے دریافت کیا ، اس نے یہ عذر پیش کیا کہ جھے معلوم نہیں تھا کہ یہ گستا خی ہے ، یا یہ کہ زبان بہک گئی تھی ، یا یہ کہ میں مدہوش تھا ، اور اس کے اس دعویٰ کے سوااس کے پاس کوئی دیان بہک گئی تھی ، یا یہ کہ میں مدہوش تھا ، اور اس کے اس دعویٰ کے سوااس کے پاس کوئی دیان بہت گئی ، بلکہ اسے سرزنش کرے گا (نہ کہ اس پر سزائے ارتد ادجاری کرے گا)۔

جبزیر بحث مسئے میں نہ کس نے قاضی کے پاس شکایت کی، نہ اس نے اپنے جرم کی تاویل کی، صاحب واقعہ پر جو واقعہ غیر اختیاری گزرا تھا اور جس میں وہ یکسر مسلوب الاختیار تھا اس کو وہ اپنے شخ کے سامنے پیش کرتا ہے، فرما ہے مسئلہ قضا سے اس کا کیا تعلق؟

۵: .....زیر بحث واقعہ کا تعلق صرف اس کی ذات سے فیما بینہ و بین اللہ ہے، اور طلاق کے الفاظ ایک معاملہ ہے جس کا تعلق زوجہ سے ہے، زوجہ نے اس کی زبان سے طلاق کے الفاظ سنے چونکہ معاملات کا تعلق ظاہری الفاظ سے ہے اس لئے زوجہ اس کی بات کو قبول نہیں کرتی ، اور عدالت بھی نہیں کر ہے گی ، لیکن اگر واقعتاً وہ مسلوب الاختیار تھا تو فیما بینہ و بین اللہ طلاق نہیں ہوگی۔ چنا نچہ اگر عورت اس کی کیفیت پر اعتماد کرتے ہوئے اس کے مسلوب الاختیار ہوئے واس کے مسلوب کی دینے کہ وہنے اس کے مسلوب الاختیار ہوئے واسلیم کرتی ہے تو فتو کی یہی دیں گے کہ فیما بینہ و بین اللہ طلاق واقع نہیں ہوئی۔



(77)

چې فېرست «ې





٢: .....حضرت تشميريٌ كا حواله بجاہے، مگريہاں كفر ہى نہيں تھا رضا بالكفر كا

كيا سوال...؟

قضااور ديانت ميں فرق

س.... جناب نے جو پچھ تحریر فر مایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ صاحب واقعہ مسلوب الاختیار تھا اور جو شخص کسی وجہ سے مسلوب الاختیار ہوجائے تو شریعت اسلامی اس پر کفر کا فتو کا نہیں لگاتی ، لیکن جناب کے اس جواب پر کہ ' وہ صاحب مسلوب الاختیار تھا' ' پچھ شبہات تحریر کرتا ہوں جو کہ ' فقا وی خلیلیہ' میں حضرت مولا ناخلیل احمد سہار نپور کی مدرس اوّل مدرسہ مظاہر العلوم سہار نپور نے اسی واقعہ کے متعلق تحریر کئے ہیں ، یہ ایک حقیقت ہے کہ تحریر میں بہت وقت صرف ہوتا ہے پھر آپ جیسے مصروف شخص کے لئے تو اور بھی مشکل ہے لیکن اگر ان شاء اللہ ہزاروں لوگوں کے لئے ، جو شبہات کی مفصل تحقیق ہوجائے تو جناب کی تحریر اِن شاء اللہ ہزاروں لوگوں کے لئے ، جو اکابرین علمائے دیو بند کثر اللہ سواد ہم سے بغض و کینہ رکھتے ہیں رُشدو ہدایت کا ذریعہ بن سکتی ہے ، شبہات مندرجہ ذیل ہیں :

شبہاوّل: یہ ہے کہ اس کا یہ دعویٰ کہ '' میں بے اختیار ہوں اور زبان قابو میں نہیں ہے۔'' اس وقت شرعاً معتبر ہوکہ جب اس کی مجبوری و بے اختیاری کا سبب من جملہ ان اسباب عامہ کے ہوکہ جو عامۃ سالب اختیار ہوتے ہیں مثلاً جنون، سکرا کراہ حالت موجودہ میں جو حالت اس خص کو پیش آئی ہے اس کے لئے کوئی ایسا سب نہیں ہے جو اسباب عامہ سالب اختیار سے ہو، کیونکہ اس کی بے اختیاری کا سبب کوئی اس کے کلام میں ایسا نہیں پایا جا تا جس کوسالب اختیار قرار دیا جائے۔

شبه دوئم: يه به كه اگركوئى اليهاسب به بهى تووه مولاناً كى محبت كا غلبه به اور غلبه بعد اور غلبه بعد الله عليه بعد الله عليه بعد الله بعد











اختیار ہوتا تو ''نہی عن الاطراء' متوجہ نہ ہوتی بلکہ معذور سمجھا جاتا ''نہی عن الاطراء' خود دال ہے کہ غلبہ محبت سالب اختیار نہیں ہے۔اس وجہ سے''اطراء' سے حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم نہی فرمار ہے ہیں لہذا شرعاً اس کا بید عولی معتبر نہ ہوگا۔

شبہ سوئم: یہ ہے کہ بیت کہ میتی اگراس کی زبان بوقت تِکلم قابو میں نہیں تھی تو یہ تواس کے اختیار میں تھا کہ وہ جب یہ جانتا تھا کہ میں بے اختیار ہوں اور مجبور ہوں اور صحیح تکام نہیں کرسکتا تو تکلم بلکمۃ الكفر سے سکوت کرتا ۔ الہٰ ذاالی حالت میں اس کلمہ کے تکلم کا بیتکم ہوگا کہ اس کواس میں شرعاً معذور نہیں سمجھا جائے گا، علامہ شامی ؓ نے حاشیہ ردالحتار باب المرتد میں کھا ہے:

"وقوله لايفتى بكفر مسلم امكن حمل كلامه على محمل حسن ظاهره انه لايفتى من حيث استحقاقه للقتل محمل حسن ظاهره انه لايفتى من حيث استحقاقه للقتل ولامن حيث الحكم ببينونة زوجته وقد يقال المراد الاول فقط لان تاويل كلامه للتباعد عن قتل المسلم بان يكون قصد ذالك التاويل وهذا لاينافى معاملته بظاهر كلامه فيما هو حق العبد وهو طلاق الزوجة بدليل ماصرحوا به من انه اذا اراد ان يتكلم بكلمة مباحة فجرئ على لسانه كلمة الكفر خطاء بلا قصد لا يصدقه القاضى وان كان لا يكفر فيما بينه وبين ربه تعالى فتامل ذالك."

اورعلامة شاميٌ دُوسري حبَّه باب المرتدمين لكھتے ہيں:

"وفى البحر عن الجامع الصغير اذا اطلق الرجل كلمة الكفر عمدًا لكنه لم يعتقد الكفر قال بعض اصحابنا لايكفر لان الكفر يتعلق بالضمير على الكفر وهو الصحيح عندى لانه استخف بدينه."







عِلد د عِلد د



علاوہ ازیں آپ نے صاحبِ واقعہ کی "مسلوب الاختیاری' کے جوت میں قرآن مقدس کی جوآ بیت مبارکہ پیش کی ہے بیآ بیت مبارکہ تو صاف طور پر کرہ کے لئے ہے اور صاحبِ واقعہ ظاہر ہے کہ کرہ نہیں تھا" اِلّا مَنُ اُکُو ہَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْاِیْمَانِ"۔ فی اور صاحبِ واقعہ ظاہر ہے کہ کرہ نہیں تھا" اِلّا مَنُ اُکُو ہَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْلاِیْمَانِ"۔ فی ہے۔ اس آپ حضرات کے پہلے گرا می نامہ کا جواب اپنی ناقص عقل وقہم کے مطابق میں نے قلم برداشتہ کھو دیا تھا، میرا مزاج ردو کد کا نہیں ہے اس لئے جو شخص میرے جواب سے مطمئن نہیں ہوتا اس کو کھو دیتا ہوں کہ اپنی تحقیق پڑمل کرے، اس لئے آپ حضرات نے دوبارہ اس کے بارے میں سوال جھے تو میں نے بغیر جواب کے ان کو واپس کردیا، لیکن وبارہ اس کے آپ حضرات نے بہی سوالات پھر بھی جو دیئے ، اور بصنہ ہیں کہ میں جواب دوں اس لئے آپ حضرات نے کے اصرار پر ایک بار پھر لکھ رہا ہوں ، اگر شفانہ ہو تو آئندہ کسی اور سے رجوع فرمائیں اس ناکارہ کومعذور سمجھیں۔

ا:.....حضرت اقدس مولا ناخلیل احمدسهار نپوری مهاجر مدنی نوّراللّه مرقدهٔ اس نا کاره کے شیخ الشیخ ہیں \_اورمبرے لئے سنداور حجت ہیں \_

۲:.....حضرتٌ نے اس نکتہ پر گفتگو فر مائی کہ آیا قضاءًاں شخص کومسلوب الاختیار لسلیم کیا جاسکتا ہے؟ جبکہ حضرتؓ نے خود بھی تحریفر مایا ہے کہ فیما بینہ وبین اللہ نہ اس شخص پر ارتد اد کا حکم کیا جاسکتا ہے اور نہ تجدید ایمان و نکاح کا اور قضا کا مسکد میں پہلے صاف کر چکا ہوں اس کا اقتباس پھریڑھ لیجئے:

''……جہالت کا، نادائی کا، زبان بہک جانے وغیرہ کا جو حوالہ در مختار اور رومختار سے دیا ہے وہ تو اس صورت میں ہے کہ قاضی کے پاس کسی شخص کی شکایت کی گئی، قاضی نے اس سے دریافت کیا، اس نے یہ عذر پیش کیا کہ مجھے معلوم نہیں تھا کہ یہ گستا خی ہے، یا یہ کہ زبان بہک گئی تھی، یا یہ کہ میں مدہوش تھا، اور اس کے اس دعویٰ کے سوااس کے پاس کوئی دلیل نہیں، تو قاضی اس کے ان اعذار باردہ کو نہیں سنے گا، بلکہ اس کوسرزنش کرے گا (نہ کہ اس پر سزائے ارتداد



چە**فىرىت** «خ



<u>ج</u>لد د



جب زیرِ بحث مسئے میں نہ کسی نے قاضی کے پاس شکایت کی، نہ اس نے اپنے جرم کی تاویل کی، صاحب واقعہ پر جو واقعہ غیر اختیاری گزرا تھا اور جس میں وہ ایک مسلوب الاختیار تھا اس کووہ اپنے شخ کے سامنے پیش کرتا ہے فر مائے مسئلہ قضا سے اس کا کہا تعلق؟''

پس جب حضرت خودتصری فرماتے ہیں کہ فیما بینہ و بین اللہ اس پر نہار تداد کا حکم ہوسکتا ہے، نہ تجدیدا بمان و نکاح کا،اور بید قضیہ کسی عدالت میں پیش نہیں ہوا کہ اس پر گفتگو کی جائے کہ قضاءً اس کا کیا حکم ہے؟ تو اس پر بحث کرنے کا نتیجہ کیا ہوا؟

س:.....يہيں سے اُن تينوں شبهات كا جواب نكل آتا ہے جوآپ نے فاوى

خليليه كحوالي سے كئے ہيں:

اوّل: جاہے کہ اسباب عامہ سالبتہ الاختیار میں سے بظاہر کوئی چیز نہیں پائی گئی، کیکن سالکین کو بعض اوقات ایسے احوال پیش آتے ہیں، جن کا ادراک صاحب حال کے سواکسی کو نہیں ہوسکتا، قاضی تو بے شک احوال عامہ ہی کو دیھے گا، کیکن شخ ،صاحب حال کے اس حال سے صرف نظر نہیں کرسکتا جوسا لک کو پیش آیا ہے، اگر وہ مرید کے خاص حال پر نظر نہیں کرتا تو وہ شخ نہیں بلکہ اناڑی ہے۔ صاحب فناوی خلیلیہ کی بحث تو قضاءً ہے کیکن سلوکی احوال قضا کے دائر ہمیں آتے ہی نہیں۔

دوم: ..... 'غلبہ محبت اطراء میں داخل ہے جوبنص نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ممنوع ہے' بالکل صحیح ہے لیکن یہ اس صورت میں ہے جب کہ بیغلبہ محبت قصد واختیار سے ہو، اور اگر غلبہ محبت سے ایسی اضطراری کیفیت پیدا ہوجائے کہ زمام اختیار قبضہ قدرت سے چھوٹ جائے تو اس پراطراء ممنوع کے احکام جاری نہیں ہوں گے، بلکہ سکرو مدہوثی کے احکام جاری نہیں ہوں گے، بلکہ سکرو مدہوثی کے احکام جاری ہوں گے، اولیاء اللہ کی ہزاروں شطحیات کی توجیہ آخراس کے سواکیا ہے؟ سوم: ..... 'جب بیہ جانتا تھا کہ زبان قابو میں نہیں تو اس نے سکوت اختیار کیوں



۷٠)

المرسف المرس



جِلد د - جِلد د



نہ کیا، تکلم بکلمة الکفر کیوں کیا؟' جوالفاظ اس نے اداکر لئے تھان کے بارے میں توجانیا تھا کہ زبان کے بے قابو ہونے کی وجہ سے اس نے کلمہ کفر بک دیا، کین اس نے سکوت اختیار کرنے کے بجائے تھے الفاظ کہنے کی کوشش دو وجہ سے کی، ایک یہ کہ اسے تو قع تھی کہ اب اس کی زبان سے تھی الفاظ کہ ہوجائے گی، دوسرے یہ کہ اس کی موت واقع ہوگئ تو نعوذ باللہ کلمہ کوسرے یہ کہ اس کو یغم کھائے جارہا تھا کہ اگر اسی لمحہ اس کی موت واقع ہوگئ تو نعوذ باللہ کلمہ کفر پرخاتمہ ہوا۔ اس لئے وہ کوشش کررہا تھا کہ زبان سے تھے الفاظ کی الفاظ کی اصلاح بھی ہوجائے اور سوءِ خاتمہ کے اندیشہ سے نجات بھی مل جائے۔

الغرض بیرتین شبہات جوآپ نے نقل کئے ہیں وہ باب قضا سے ہیں، اور باد نی تامل ان شبہات کور فع کیا جاسکتا ہے۔

٧٠:.....رہایہ کہ صاحب واقعہ تو کر وہیں تھا پھر میں نے آیت تریفہ 'اِلّا مَسنُ اُکُورِهَ، 'کیوں پڑھی؟اس کا جواب یہ ہے کہ کرہ میں سلب اختیار نہیں ہوتا، بلکہ سلب رضا ہوتا ہے، جبیہا کہ صاحب ہدایہ نے تصریح فر مائی ہے، اور اسی بنا پر حفیہ ؓ کے نزد یک مکرہ کی طلاق واقع ہوجاتی ہے، جب کہ صاحب واقعہ مسلوب الاختیار ہے۔ تو آیت شریفہ سے استدلال بطور دلالت النص کے ہے، یعنی جب اکراہ کی حالت میں شرط ''قَلُبُ ہُ مُطُمئِنٌ بِالْإِیْمَانِ .'' تکلم بکلمہ کفر پرمواخذ وہیں تو جس شخص کی حالت مسلوب الاختیار کی ہواس پر بدرجہ اولی مؤاخذ و نہیں ہوگا۔

۵:..... ہمارے بریلوی بھائیوں کواللہ تعالیٰ نے ہمارے اکابر کے رفع درجات کے لئے تجویز فرما رکھا ہے۔ اس لئے ان حضرات کے طرزِ عمل سے نہ ہمارے اکابر کا نقصان ہے، نہ سوائے اذبیت کے ہمارا کچھ بگڑتا ہے۔ قر آنِ کریم نے اخیارتک کے بارے میں فرمایا تھا:" لَنُ یَّصُّرُو کُمُ اِلَّا اَذَیُ "لیکن اپنے بریلوی دوستوں کی خیرخواہی کے لئے عض کرتا ہوں کہ:

ا:.....جن صاحب کے بارے میں گفتگو ہے مدت ہوئی کہ وہ اللہ کے حضور پہنچ چکے ہیں،اوراس احکم الحاکمین نے جو ہرایک کے ظاہر و باطن سے واقف ہیں،ان صاحب



۷۱)

چې فېرست «ې





کے بارے میں فیصلہ کر دیا ہوگا، فیصلہ خداوندی کے بعد آپ حضرات کی بحث عبث ہے،اور عبث اور لا یعنی میں مشغول ہونا مؤمن کی شان سے بعید ہے۔

۲:.....تمام عدالتوں میں مدعا علیہ کی موت کے بعد مقد مدداخل دفتر کردیا جاتا ہے، مرحوم کے انتقال کے بعد نہ آپ اس کوتجدیدا بمان کامشورہ دے سکتے ہیں نہ تجدید نکاح کا، پیمشورہ اگردیا جاسکتا تھا۔

۳:.....اگرآپان صاحب کے تفر کا فتو کی صادر فرماتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے اس کے ایمان کا فیصلہ فرمایا ہوتو آپ کا فتو کی فیصلہ خداوندی کے خلاف ہوا،خود فرمایئے کہ اس میں نقصان کس کا ہوا؟

سم: ...... آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے بھى اس حقیقت کو يوں بيان فر مايا ہے:
"لا تسبوا الأموات ف انهم قد افضوا الى ما
قدموا" (مردوں کو برا بھلانہ کہو! کيوں که انہوں نے جو پھھ آگے
بیجااس کو یا چکے ہیں )۔

آپ حضرات ایک قصہ پارینہ کواچھال کرارشادِ نبوی کی مخالفت بھی مول لے رہے ہیں، جس مقدمہ کا فیصلہ اعلیٰ ترین عدالت میں فیصل ہو چکا ہے۔ رجم بالغیب کے ذریعہ اس فیصلہ کی مخالفت کا خدشہ بھی سرلے رہے ہیں، عقل وانصاف کے تقاضوں کو بھی پس پشت ڈال رہے ہیں، اور لا یعنی کے ارتکاب میں بھی مشغول ہیں۔

ان وجوہ سے میرا خیرخواہانہ مشورہ ہے کہ آپ دیو بندیوں کی ضدییں اپنے لئے یہ خطرات نہیٹیں، بحث و تکرار ہی کا شوق ہے تو اس کے لئے بیبیوں موضوع دستیاب ہیں۔ وللہ الحمد أوّلا و اخرًا!

مراد ما نفیحت بود و کردیم حوالت باخدا کردیم ورفتیم

کیاشیعہاسلامی فرقہ ہے؟

س.....آپ کی تألیف کرده کتاب''اختلاف امت اور صراط متنقیم'' کی دونوں جلدوں کامکمل



(Zr)

جه فهرست «ج





مطالعہ کیا کتاب بہت ہی پیندآئی اور یہاں ریاض شہرمیں اکثریت چونکہ حنابلہ کی ہے جو کہ آمین بالجبر، رفع یدین اور فاتحه خلف الا مام سب کچھ کرتے ہیں مگراس کتاب کے مطالعہ ہے میں اپنے مذہب حنفیہ میں مزید پختہ ہو گیا ہوں اور چونکہ پاکستان میں بھی میراتعلق قاضی مظهر حسین صاحب مد ظلہ العالی جیسے علماء کے ساتھ رہا ہے اور ان سے بحد اللہ بیعت کا سلسلہ بھی ہے اورانہوں نے اہلِ سنت والجماعت کا سیجے معنوں میں جوراستہ ہے وہ ہمیں بتایا اور مذہب شیعہ سے بھی کافی وا تفیت ہے کیونکہ حضرت قاضی صاحب نے روافض کے تقریباً ہر عقیدہ پر کتاب کھی ہے اورآپ نے بھی اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ اگر شیعہ عقیدہ سیج ہے تو اسلام معاذ الله غلط ہے اورا گراسلام حق ہے تو شیعہ مذہب کے غلط اور باطل ہونے میں کسی عاقل کوشبہیں ہونا جا ہے،جس کا مطلب یہی ہے کہ شیعہ دائر ہ اسلام سے خارج ہیں اسلام کے ساتھان کا کوئی واسطہ ہی نہیں ہے۔اب میں آتا ہوں اپنی مقصودی بات کی طرف کہ شیعہ یکے کا فراور زندیق ہیں تو پھران کواسلامی فرقوں میں شار کرنا میرے ذہن کے مطابق درست نہیں ہے جس طرح کہآپ نے کتاب کے نام کے پنچ کھا ہے کہ جس میں صراطِ متقیم کی ٹھیک ٹھیک نشاندھی کرتے ہوئے مشہورا سلامی فرقوں شیعہ سی.....الخ یعنی شیعہ کے ساتھ ہمارا اُصولی اختلاف ہے کہ جب ان کاکلمہ اوراذ ان ، نماز دیگر عبادات سب کچھ ہم سے جدا ہے تو پھر اسلامی فرقہ کیسے ہوا اور آپ نے بھی اپنی کتاب میں قوی دلائل ہے اس فرقہ کو کا فر ثابت کیا ہے۔اور عام لوگ تو یہی سمجھتے ہیں کہ شیعہ مسلمان ہیں اور جب وہ کتاب کے پہلے صفح کود مکھتے ہیں تو نہایت تعجب ہوتا ہے۔

ج..... ماشاء الله! بہت نفیس سوال ہے، اس کا آسان اور سلیس جواب یہ ہے که 'اسلامی فرقول'' ہے مراد ہے وہ فرقے جن کو عام طور سے مسلمان سمجھا جاتا ہے، یا اسلام کی طرف من

منسوب کیاجا تاہے۔

شیخ ابومنصور ماتریدیٌ، جوعقا ئد میں حنفیہ کے امام ہیں،ان کی کتاب کا نام ہے ''مقالات الاسلامیین'' یعن''اسلامی فرقوں کے عقائد''اس میں شیعہ،خوارج وغیرہ ان تمام فرقوں کا ذکرآیا ہے جو اِسلام کی طرف منسوب ہیں حالانکہ ان میں سے بہت سوں پر کفر کا



المرست المرست







فتوی ہے۔ میری جستح ریکا آپ نے حوالہ دیا ہے اور جس پر اِشکال فرمایا ہے، وہ گویا شخ گکی کتاب کے نام کا ترجمہ ہے۔

اطلاع: .....اوربھی بعض احباب نے یہی آپ والا إشكال ذكر كيا تھا، اگر چه اشكال كا سيح جواب موجود ہے جو اُوپر ذكر كر چكا ہوں، تاہم ہم نے كتاب كے نئے اللہ يشن ميں "اسلامي فرقوں" كالفظ حذف كرديا ہے۔

إمام كے نام كے ساتھ"عليه السلام" كھنا

س....کیاا نبیاعلیہم السلام کے علاوہ کسی اور امام کے نام کے ساتھ علیہ السلام لکھنا سیجے ہے؟
کیونکہ آج کل بچوں کی اسکول کی کتابوں میں جگہ جگہ علیٰ، فاطمہ، زینب امام جعفر درج ہوتا
ہے پہلے تو مخصوص لوگوں کی کتابوں میں ماتا تھا، کیکن اب پنجاب ٹیکسٹ بک بورڈ کے جانب
سے شائع ہونے والی تمام کتب میں بیعبارت ملے گی۔

ح....ان اکابر کے نام پر' علیہ السلام' ککھنا بھی شیعی عقیدہ کی ترجمانی ہے۔

شیعہا ثناعشری کے پیھیے نماز

س..... ہماری ایک تنظیم ہے جس کے اراکین کئی مما لک سے تعلق رکھتے ہیں ، ان اراکین کی کثیر تعداد ( بڑی اکثریت) سنی ہے ، یہ تنظیم لندن کے امپیرئیل کالج میں ہے ، کالج نے نماز کے لئے ایک کمرہ دیا ہے ، طلبہ میں سے ہی کوئی بنے وقتہ نماز پڑھادیتا ہے جمعہ کی نماز کے لئے بھی طلبہ میں سے کوئی خطبہ پڑھتا ہے اور پھر نماز جمعہ کی امامت کرتا ہے ، اب تک امامت اور خطبہ دینے والے طلبہ بنی ہی رہے ہیں کچھ شیعہ (اثناعشری) طلبہ کہتے ہیں کہ ہم بھی خطبہ دیں گے اور نماز پڑھا ئیں گے سوال یہ ہے کہ کیا اثناعشری شیعہ طلبہ خطبہ دے سکتے ہیں اور کیا یہ نماز کی امامت کر سکتے ہیں ، کیا ان کے پیچھے ہماری نماز ہوجائے گی ، اگرفتو کی کے پچھ دلائل بھی تحریر فرمادیں تو نوازش ہوگی۔

ح.....ا ثناعشری عقیده رکھنے والے حضرات کے بعض عقائدایسے ہیں جواسلام کے منافی ہیں، مثلاً:



2 p

چې فېرس**ت** «ې





ا:.....ان کاعقیدہ ہے کہ تین چاراشخاص کے سواتمام صحابہ کرام آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد مرتد ہوگئے تھے، اور یہ کہ حضرات خلفائے ثلاثہ کا فرومنا فتی اور مرتد کے بعد مرتد ہوگئے تھے، اور یہ کہ حضرات خلفائے ثلاثہ کا مرتد وں کے قیادت یہی منا فتی وکا فراور مرتد کرتے رہے، حضرت علیؓ اور دیگرتمام صحابہؓ نے انہی مرتد وں کے بیجھے نمازیں پڑھیں۔

ت کا علی علی علی متقدمین و متأخرین کا عقیدہ ہے کہ قرآن کریم جو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے چھپالیا تھا اس کو صحابہؓ نے قبول نہیں کیا، اور موجودہ قرآن اُنہی خلفائے ثلاثہ کا جمع کیا ہوا ہے، اور اس میں تحریف کردی گئی ہے، اصلی قرآن امام غائب کے ساتھ غارمیں محفوظ ہے۔

۳:.....ا ثناعشری عقیدہ یہ بھی ہے کہ بارہ اماموں کا مرتبہ انبیاء سے بڑھ کر ہے، یہ عقائدا ثناعشری کتابوں میں موجود ہیں۔

ان عقائد کے بعد کسی شخص کونہ تو مسلمان کہا جاسکتا ہے، اور نہ اس کے پیچھے نماز ہوسکتی ہے۔ اور نہ اس کے پیچھے نماز پڑھنا ہوسکتی ہے، اس لئے کسی مسلمان کے لئے اثنا عشری عقیدہ رکھنے والوں کے پیچھے نماز جائز نہیں، واللہ اعلم! صحیح نہیں، جس طرح کہ کسی غیر مسلم کے پیچھے نماز جائز نہیں، واللہ اعلم! قرآنِ کریم اور حدیث ِقدسی

س ..... میں نے خطباتِ بھاولپور مصنفہ ڈاکٹر محمد حمید اللہ صاحب پڑھنا شروع کئے ہیں، صفحہ ۲۲ پرایک سوال کا جواب دیاہے وہ سوال وجواب یہاں نقل کیا جاتا ہے:
''سوال ۱۰: حدیث قدسی چونکہ خدائے پاک کے الفاظ
ہیں تو حدیث قدسی کو قرآن پاک میں کیوں نہیں شامل کیا گیا؟
وضاحت فرمائیں۔

جواب: رسول الله صلى الله عليه وسلم نے مناسب نہيں سمجھا، يہى اصل جواب ہے كيونكه ضرورت نہيں تھى كه قرآن مجيد كو ايك لامحدود كتاب بنايا جائے، بہتر يہى تھا كه قرآن مجيد مختصر ہو، سارى ضرورت كى چيزيں اس كے اندر ہوں اور وقباً فو قباً اس پر زور دينے



<u>ک</u>۵

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





کے لئے رسول الله صلی الله علیه وسلم اور چیزیں بیان کریں جو حدیث میں بھی آئی ہیں اور حدیثِ قدسی میں بھی، اس سے ہم استفادہ کرسکتے ہیں لیکن اس کو قرآن میں شامل کرنے کی ضرورت رسول الله صلی الله علیه وسلم نے محسوس نہیں فرمائی، حدیثِ قدسی کی جو کتابیں ہیں ان میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو قرآن پراضافہ جھی جاسکتی ہے، بیل ان میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو قرآن پراضافہ جھی جاسکتی ہے، بلکہ قرآن ہی کی بعض باتوں کو دوسرے الفاظ میں زور دے کربیان کیا گیا ہے۔'

یہاں آکر میں اٹک گیا ہوں کیونکہ ڈاکٹر صاحب قبلہ کی رائے میرے بنیادی عقیدے سے متصادم معلوم ہوتی ہے میراایمان ہے کہ قرآن حکیم مکمل طور پرلوح محفوظ پر کھا ہوا ہے اور جبرئیل علیہ السلام حسب فر مان خداوندی اسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل فرماتے تھے، انہیں یاد کراتے تھے اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اسے املا کراتے تھے اور صور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی کراتے تھے اور کون تی چھوڑ دی جائے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اختیار میں نہ تھی، اگر ہم یہ سلم کرلیں کہ قرآن حکیم ان آیوں پر مشتمل ہے جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مناسب خیال فرمائیں تو ہماری کتاب بھی بائبل کی طرح ہوگی آپ سے گزارش ہے کہ اس سلسلہ میں میری را ہنمائی فرمائیں۔

ج .....آپ کا یہ موقف صحیح ہے، قرآن کریم کے الفاظ اور معنی حق تعالی شانہ کی جانب سے بیں اور حدیث قدسی کا مضمون تو اللہ تعالی کی طرف سے ہے کین اس مضمون کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے الفاظ میں ادا فر مایا ہے، قرآن مجید میں کوئی کمی بیشی نہیں ہو سکتی، اس لئے یہ کہنا کہ احادیث قد سیہ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن میں شامل نہیں فر مائیں، غلط بات ہے، ڈاکٹر حمید اللہ صاحب بیچارے جو کچھ ذہن میں آتا ہے کہد دیتے ہیں، انہوں نے کسی استاذ سے میعلوم حاصل نہیں کئے، اور ان خطبات بہاولیور میں بہت سی غلطیاں ہیں۔









## جمعه اورشب جمعه كومرنے والے كے عذاب كى تخفیف

س....آپ نے جمعہ ۹ راگست کوا یک سوال کے جواب میں لکھا تھا کہ جمعہ کے دن یا جمعہ کی رات اگر کوئی انتقال کر جائے تو عذاب قبر سے بچتا ہے، جناب اگرا یک آدمی جواری، شرائی، سودخور، نیز ہر قسم کی برائیوں میں مبتلا ہو، اور وہ جمعہ کے دن یا جمعہ کی رات انتقال کر جائے تو کیا ایسا آدمی بھی عذاب قبر سے بچ سکتا ہے؟ اگر اس قسم کا آدمی مرجائے اور لواحقین اس کے ایسال ثواب کے لئے قرآن خوانی کروائیں، صدقہ و خیرات دیں تو کیا اس قسم کے مرحوم کواجرمات ہے؟

ح....آپ ك إشكال كورفع كرنے كے لئے چند باتوں كاذبن ميں ركھنا ضرورى ہے:

ا: ......گنبگارتو جم جھی ہیں، کوئی علانیہ گنا ہوں میں مبتلا ہے، جن کوسب لوگ گناہ کا سجھتے ہیں اور پچھلوگ ایسے گنا ہوں میں ملوث ہیں جن کوعام طور پر گناہ ہی نہیں سمجھا جاتا، گار سجھتے ہیں اور پچھلوگ ایسے گنا ہوں میں ملوث ہیں جن کوعا م طور پر گناہ ہی نہیں سمجھا جاتا، مثال کے طور پر فیبت کا گناہ ہے، جس کو سب سے بدتر سود فر مایا گیا ہے، ان گنا ہوں میں ہم لوگ مبتلا ہیں جو زنا اور شراب نوشی وسود خوری سے بدتر ہیں، اگر ہم ایسے گناہ گاروں کو اللہ تعالی کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا جا ہے تو کسی گناہ گارکو ہم اللہ کی رحمت سے مایوس کیوں کریں؟

۲:....حدیث میں جوفر مایا ہے کہ فلاں فلاں کاموں سے عذاب قبر ٹلتا ہے، اور فلاں فلاں چیزوں پر عذاب قبر ہوتا ہے، یہ سب برحق ہیں، اگر کم فہمی کی وجہ ہے ہمیں ان کی حقیقت سمجھ میں نہ آئے تو ان پراعتراض کر کے اپنے دین وایمان کو غارت نہیں کرنا چاہئے۔

سا: سسمر نے کے بعد انسان کے اچھے برے اعمال کی مجموعی حیثیت کے مطابق فیصلے ہوتے ہیں، کس کی نیکیوں کا پلہ بھاری ہے؟ اور کس کی بدیوں کا؟ یہ بات اللہ تعالیٰ ہی کے علم میں ہے، ہم لوگ اس کے بارے میں کوئی فیصلہ کرنے کے جاز نہیں، بلکہ سب ارحم الراحمین کے فیصلے کے منتظر ہیں، اور امید وخوف کی حالت میں ہیں۔











٣:.....خاص دنوں کی آمدیر قیدیوں کی قید میں تخفیف کا قانون دُنیامیں بھی رائج ہے،اگریوم جمعہ یا شب جمعہ کی عظمت کے پیش نظراللہ تعالیٰ شرابیوں اور سودخوروں کی قید میں بھی تخفیف کردیں تو آپ کو، یا مجھے اس پر کیا اعتراض ہے؟ اورا گریتخفیف اس قتم کے بڑے گنا ہگاروں کے حق میں نہ ہوتب بھی کوئی اشکال نہیں، حدیث کا مدعا رہے کہ جمعہ اور شب جمعہ کوعذاب قبر موقوف کر دیا جاتا ہے، رہا ہیے کہ کن کن لوگوں کا عذاب موقوف کیا جاتا ہے؟ بداللہ تعالیٰ ہی کومعلوم ہے۔

## کشف وکرامات حق ہیں

س .....ایک صاحب کہدرہے تھے کہ ایک بزرگ تھا،ان کے پاس ایک مرید آیا اور کہنے لگا کہ میں کل مرجاؤں گا، چنانچہ دُوسرے دن ظہر کے وقت مسجد حرام میں آیا،طواف کیا اور تھوڑی دور جا کرمر گیا، میں نے اسے عسل دیا اور ڈن کیا، جب میں نے اس کوقبر میں رکھا تو اس نے آئکھیں کھول دیں، میں نے کہا مرنے کے بعد بھی زندگی ہے، کہنے لگا میں زندہ ہوں اور اللہ کا ہر عاشق زندہ ہی ہوتا ہے۔

یہ کہاں تک صحیح ہے؟ اگر غلط ہے تو ان لوگوں کے بارے میں ہمارا کیا خیال ہونا جاہے اوران کے ساتھ کیساسلوک کرنا جاہے؟<sup>\*</sup> ح ..... بیروا قعمیح ہوسکتا ہے کہ بعض اوقات بزرگوں کو کشف ہوجا تا ہے اور مرنے کے بعد باتیں کرنے کے واقعات بھی حدیث میں موجود ہیں۔

# کرامت اولیاء ق ہے

س ....اسی طرح ایک اورقصه بیان کرتے ہیں کدایک بزرگ تھےوہ فرماتے ہیں کہ جب میرے والد کا نقال ہواان کونہلانے کے لئے تختہ پر رکھا تو وہ بیننے لگے، نہلانے والے چھوڑ کرچل دیئے کسی کی ہمت ان کونہلانے کی نہ پڑتی تھی،ایک اور بزرگ ان کے رفیق آئے انہوں نے عسل دیا۔

کیا بیواقعہ ہے یاغلط؟ جو ہزرگ اپنے مریدوں کوالیں باتیں بتاتا ہے اس کے

<u>\</u>

چه فهرست «خ





بارے میں آپ کا خیال کیا ہے؟ برائے مہر بانی مجھے را ہنمائی کریں کہیں ایسا نہ ہو کہ ان لوگوں کے ہاتھ چڑھ کر ہم اپناایمان خراب کرلیں کیونکہ ہمارے دیو ہند عقیدے میں تو یہ چیزیں آج تک نہیں سنیں،اس کئے مجھے بینی معلوم ہوتی ہیں،کہلاتے تو بیلوگ بھی اہلسنّت والجماعت ہیں،کیکن عقیدے بہت زیادہ ہمارے عقیدے کے خلاف ہیں۔

واجماعت ہیں، مین عقیدے بہت زیادہ ہمارے عقیدے کے خلاف ہیں۔ ج..... بطورِ کرامت بیہ واقعہ بھی صحیح ہوسکتا ہے، دیو بندی اہلِ سنت ہیں، اور اہلِ سنت کا عقیدہ تمام عقائد کی کتابوں میں لکھا ہے کہ''اولیاء کی کرامات برحق ہیں'' اس لئے ایسے واقعات کا انکار اہلِ سنت اور دیو بندی مسلک کے خلاف ہے، اور ان واقعات میں عقیدہ کی خرابی کی کوئی بات نہیں، ورندا ہل سنت کراماتِ اولیاء کے برحق ہونے کے قائل نہ ہوتے۔ حضرت مہدی ؓ کے بارے میں چند سوالات

س.....تاریخ اسلام میں خلافت بنو فاطمہ کا دور پڑھاتے ہوئے ہماری استانی نے ہمیں یہ بتایا تھا کہ اثنا عشری کے فرقے کے مطابق ان کے بار ہویں امام '' امام محمد المهدی'' جو گیار ہویں امام حضرت امام حسن عسکری کے بیٹے تھے یہ اپنے والد کے گھر'' سرمن رائی'' سے بچپن میں روپوش ہوگئے تھے، ان کے ماننے والوں کاعقیدہ ہے کہ وہ قرب قیامت میں مسلمانوں کی اصلاح کے لئے آئیں گے، اس لئے امامت کو آگنہیں بڑھایا اوران کا لقب ''الے منتظر'' رکھا گیا، آپ نے جوامام مہدی کے بارے میں بتایا تو کیا یہ وہی حضرت مہدی ہیں جوامام حسن عسکری کے بیٹے تھے؟

۲:.....آپ نے اپنے جواب میں'' حضرت مہدیؓ'' لکھا، میر ےعلم کے مطابق اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہیں، کیونکہ ہم نے تو عام طور پر صحابہ کرام اور ان خواتین کے ناموں کے ساتھ رضی اللہ تعالی عنہ لکھا دیکھا ہے جنہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دیدار حاصل ہوا۔

سا:.....امامت کیا ہے؟ کیا بیرخدا کی طرف سے عطا کیا ہوا کوئی درجہ ہے یا حضور صلی اللّٰدعلیہ وسلم کا انعام یا پھر کچھاور؟

ہ:.....ایک امام وہ ہیں جومسجد کے امام ہوتے ہیں،ان کے بارے میں تو بہت



چې فېرست «پ







کچھ پڑھا ہے لیکن وہ چاراہام لیعن اہام ہا لک اور اہام احمد وغیرہ اور وہ اہام جواثنا عشری اور اساعیلی فرقوں کے بارہ اہام ہیں ان میں کیا فرق ہے؟ اور احادیث میں ان کا کیامقام ہے؟

۵:..... میں الحمد للد مسلمان اور سنّی فرقے سے تعلق رکھتی ہوں، کین میری اکثر سنّی لوگوں سے ہی یہ بحث رہتی ہے اور میرا کہنا ہے کہ سنّی عقائد کے مطابق صرف چاراہام ہیں جن کوہم مانتے ہیں اور وہ اہام ابو حنیفہ اہام مالک امام شافعی اور اہام احمد ہیں، جھے یہ بات میرے استادوں سے معلوم ہوئی، ان اکثر لوگوں کا کہنا ہے کہ بارہ اہام ہیں جو دُنیا میں بات میرے استادوں سے معلوم ہوئی، ان اکثر لوگوں کا کہنا ہے کہ بارہ اہام ہیں جو دُنیا میں آئے ہیں، اور ہم بھی انہیں مانتے ہیں، بالکل اسی طرح جس طرح دُنیا میں ہزاروں پیغیر آئے ہیں، اور ہم بھی انہیں مانتے ہیں، بالکل اسی طرح جس طرح دُنیا میں ہزاروں پیغیر تعلیم کی تعلیمات پڑھیں ، اب بتا ہے کہ ہم میں کون صحیح ہے؟ تعلیمات پڑھیل کرنا فرض ہے باقی کی تعلیمات پڑھیں ، اب بتا ہے کہ ہم میں کون صحیح ہے؟ اور اگر واقعی مسلمانوں کے بھی بارہ اہام ہیں توان کے کیانا م ہیں؟

٢:..... كانا د جال كون تقا؟ كيا استيجى زنده أثهاليا كياياوه غائب موكيا تقا؟

ج..... جی نہیں! ہمارا بیعقیدہ نہیں، ہماراعقیدہ یہ ہے کہ امام مہدیؓ پیدا ہوں گے،اور جب ان کی عمر چالیس برس کی ہوجائے گی تو مسلمانوں کے امیراورخلیفہ ہوں گے۔

۲:.....حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام نازل ہوں گے، اس لئے حضرت مہدی رضی اللہ عنہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے صحابی ہیں ان کو رضی اللہ عنہ کہنا صحیح ہے۔

سو:.....مسلمان جس شخص کواپناامیر بنالیں وہ مسلمانوں کا امام ہے، امام اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے نامز دنہیں کئے جاتے نہ رسول اللّٰہ سلی اللّٰہ علیہ وسلم نے کسی کوبطور انعام امام بنایا ہے۔

۳:....مسجد کے امام نماز پڑھانے کے لئے مقندیوں کے پیشواہیں، چارامام اپنے علم وضل اور زہدوتقوی کی وجہ سے مسلمانوں کے پیشواہیں، اور شیعہ اور اساعیلی جن لوگوں کو امام مانتے ہیں ان کواللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کیا ہوا معصوم سجھتے ہیں، اوران کا درجہ نبی کے برابر بلکہ نبیوں سے بڑھ کر سجھتے ہیں، یہ عقیدہ اہل سنت کے زدیکے غلط بلکہ کفر ہے۔



(1.

چه فهرست «بې

هر جلد د



۵:.....میں اُور چاروں اماموں کا،اور شیعوں کے بارہ اماموں کا فرق بتا چکا ہوں۔ ۲:.....کانا د جال قرب قیامت میں نکلے گا، یہ یہودی ہوگا، پہلے نبوت کا پھر خدائی کا دعویٰ کرے گا اور اس کوتل کرنے کے لئے عیسیٰ علیہ السلام آسان سے نازل ہوں گے، د جال کے زندہ اٹھائے جانے کی بات غلط ہے۔

حضرت ابرا ہیم نے ملائکہ کی مدد کی پیشکش کیوں ٹھکرادی؟

س....ایک حدیث ہے کہ:

ا:..... "حدثنا معتمر بن سليمان التيمى عن بعض اصحابه قال جاء جبريل الى ابراهيم عليه السلام وهو يوثق او يقمط ليلقى فى النار قال: يا ابراهيم! الك حاجه؟ قال: اما اليك فلا!"

(جامع البيان في تفسير القرآن ج. ٨ ص:٣٣)

٢:..... "وروى ابى بن كعب الخ وفيه قال فاستقبله جبريل فقال: يا ابراهيم! الك حاجه؟ قال: اما اليك فلا! فقال: فاسئل ربك! فقال:

حسبي من سؤالي علمه بحالي!" (تفير قرطبي ج:١١ ص:٢٠٣)

٣:....."فاتاه خازن للرياح وخازن المياه يستأذنه في اعدام النار،

فقال عليه السلام: لا حاجة لي اليكم! حسبي الله ونعم الوكيل."

الك حاجة؟ الك حاجة؟ الك حاجة؟

قال: اما اليك فلا!" (روح المعانى ج:٩ ص: ١٨)

۵:....اسی طرح تفسیر مظهری اُردو ج:۸ ص:۵۴ میں حضرت اُبی بن کعب یک

روایت بھی ہے۔

Y:..... وذكر بعض السلف ان جبريل عرض له في الهواء فقال:

الك حاجة؟ فقال: اما اليك فلا!" (البداية والنهاية ج: اص:١٣٩)

ك:...... وذكر بعض السلف انه عرض له جبريل وهو في الهواء فقال: الله على عاجة؟ فقال: اما اليك فلا! واما من الله فلي. "(تفيرابن كثر ج:٣ ص:١٨٢)

Com

(AI)

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com



جِلد د م



ان مندرجه بالاروایات کے پیشِ نظر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے واقعہ کواس انداز سے بیان کرنا کہ: فرشتے اللہ تعالیٰ سے اجازت لے کرحاضر ہوئے اور ابرا ہیم کو مدد کی پیشکش کی مکین ابراہیم نے ان کی پیشکش کوقبول نہ کیا ، درست ہے یانہیں؟ ح:..... بيرتو ظاہر ہے كەملائكة ليهم السلام بغير أمرو إ ذنِ اللي دَمنہيں مارتے ،اس لئے سيّد نا ابرا ہیم علیٰ نبینا وعلیہ الصلوات والتسلیمات کوان حضرات کی طرف سے مدد کی پیشکش بدوں إذنِ الهي نهيں ہوسكتى، كين حضرت خليل على نبينا وعليه الصلوات والتسليمات اس وقت مقام توحید میں تھے،اور غیراللہ سے نظر یکسرا ٹھ گئ تھی،اس لئے تمام اسباب سے (کمن جملہ ان کے ایک دعا بھی ہے) دست کش ہو گئے، کاملین میں بیرحالت ہمیشہ نہیں ہوا کرتی: " كا ب باشروكا بنه ولكن يا حنظله ساعة! هذا ما عندى والله اعلم بالصواب!

حضرت آ دمٌ اوران کی اولا د کے متعلق سوالا ت

س.....کہا جاتا ہے کہ ہم سب آ دمِّ وحواً کی اولا دہیں اس حوالے سے حسب ذیل سوالات

کے جوابات مطلوب ہیں: س.....حضرت آ دمٌ وحواً کی کیا کوئی بیژی تھی؟

ج....بٹیاں بھی تھیں۔

س.....اگران کی کوئی بیٹی تھی؟ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آ دم کے بیٹوں سے ہی اس کی شادی ہوئی ہوگی اور اگراییا ہوا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ ہم سب یعنی پوری نوع انسانی

حرامی ہے؟

ح .....حضرت آ دم علیه السلام کے یہاں ایک پیٹ سے دواولا دیں ہوتی تھیں ،ایک لڑ کا اور ایک لڑکی،ایک پیٹ کے دو بچ آپس میں سکے بھائی بہن کا حکم رکھتے تھے،اور دُوسرے پیٹ کے بیجان کے لئے چچازاد کا حکم رکھتے تھے، بیر حضرت آ دم علیہ السلام کی شریعت تھی، ایک پیٹ کے لڑ کے لڑکی کاعقد دُوسرے پیٹ کے لڑ کے لڑکی سے کر دیا جاتا تھا۔

س ....قصه بنی آدم کی روایتی تشریح کے حوالے سے حسب ذیل قرآنی آیات کی کیا تشریح ہوگی؟



Ar

چې فېرست «ې







الف:.....ننهم نے انسان کومٹی کے خلاصے سے پیدا کیا''(۲۳/۱۲)
یادرہے کہٹی کا پتلانہیں کہا گیا ہے۔

ح.....''مٹی کےخلاصہ'' کا مطلب بیہ ہے کہ روئے زمین کی مٹی کے مختلف انواع کا خلاصہ اور جو ہر،اس سے حضرت آ دم علیہ السلام کا قالب بنایا گیا، پھراس میں رُوح ڈ الی گئی۔

ب: .....تہمیں کیا ہوگیا ہے کہتم اللہ سے وقار کے آرز دمند نہیں ہوتے اور یقیناً اس نے تہمیں مختلف مراحل سے گزار کر پیدا کیا ہے .....اور تہمیں زمین سے اگایا ہے ایک طرح کا اگانا۔

یہاں مختلف''مراحل ہے گزار کر پیدا کرنے''اور''زمین سے اگانے'' کا کیا

مطلب ہے؟

ج..... یہاں عام انسانوں کی تخلیق کا ذکر ہے کہ غذا مختلف مراحل سے گزر کر ماد ہُ منوبیہ بنی ، پھر ماں کے رحم میں کئی مراحل گزرنے کے بعد آ دمی پیدا ہوتا ہے۔

س .....سورہ اعراف کی آیات ۱۱ تا ۲۵ کا مطالعہ کیجے، ابتداء میں نوع انسانی کی تخلیق کا تذکرہ ہے، پھر آدم کیلئے سجدہ، پھر اس کے بعد ابلیس کا انکار اور چیلنے، لیکن چیلنے کے مخاطب صرف آدم اور اس کی بیوی نہیں، تثنیہ کا صیغہ استعمال نہیں کیا گیا بلکہ جمع کا صیغہ استعمال کیا گیا، اس کا مطلب ہے تعداد زیادہ تھی ایسا کیسے ہوگیا؟ جبکہ وہاں صرف آدم وحواً ہی تھے، اس کے بعد آدم وحواً کا تذکرہ ہے جن کے لئے تثنیہ کا صیغہ استعمال کیا گیا ہے، لیکن آخریں جہاں ہوط کا ذکر ہے وہاں پھر جمع کا صیغہ ہے ایسا کیوں ہے؟

ج....حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق کے قصہ ہے مقصود اولا د آدم کو عبرت وقصیحت دلانا ہے، اس لئے اس قصہ کو اس عنوان سے شروع کیا کہ ہم نے ''تم کو پیدا کیا اور تمہاری صورتیں بنا ئیں۔' بیہ بات چونکہ آدم علیہ السلام کے ساتھ مخصوص نہیں تھی، بلکہ ان کی اولا د کو بھی شامل تھی اس لئے اس کو خطاب جمع کے صیغہ سے ذکر کیا، پھر سجدہ کے تھم، اور ابلیس کے انکار اور اس کے مردود ہونے کو ذکر کرکے ابلیس کا بیانتقامی فقرہ ذکر کیا کہ میں''ان کو گراہ کروں گا۔'' چونکہ شیطان کا مقصود صرف آدم علیہ السلام کو گمراہ کرنا نہیں تھا، بلکہ اولا د



جه المرسف «الج





آ دم سے انتقام لینامقصودتھا،اس لئے اس نے جمع غائب کی شمیریں ذکر کیں، چنانچہ آگے آیت: ۲۷ میں اللہ تعالیٰ نے اس کی تشریح فرمائی ہے کہ''اے اولا د آ دم شیطان تم کونہ بہکا دے، جس طرح اس نے تمہارے ماں باپ کو جنت سے نکالا۔''اس سے صاف واضح ہے کہ شیطان کی انتقامی کاروائی اولا د آ دم کے ساتھ ہے۔

اور ہبوط میں جمع کا صیغہ لانے کی وجہ یہ ہے کہ حضرت آ دم وحواء ملیہاالسلام کے علاوہ شیطان بھی خطاب میں شامل ہے۔

نیز تنتنیہ کے لئے جمع کا خطاب بھی عام طور سے شائع و ذائع ہے،اور ہایں نظر بھی خطاب جمع ہوسکتا ہے کہ آ دم وحواعلیہاالسلام کے ساتھان کی اولا دکو بھی خطاب میں ملحوظ رکھا گیا ہو۔

س.....ابتدامیں بشر کا ذکر ہے اور ضمیر واحد غائب کی ہے کیکن جب ابلیس چینج دیتا ہے تو ضائر جمع غائب شروع ہوجاتی ہیں کیوں؟

ج .....او پرعرض کرچکا ہوں کہ شیطان کے انتقام کا اصل نشانہ اولا د آ دم ہے، اور شیطان کے اس چیلنج سے اولا د آ دم ہی کوعبرت دلا نامقصود ہے۔

، س.....اگر حضرت آ دم نبی تصقو نبی سے خطا کیسے ہوگئ اور خطا بھی کیسی؟

ج....حضرت آدم علیه السلام بلاشبه نبی تھے،خلیفۃ الله فی الارض تھے،ان کے زمانہ میں انہی کے ذریعہ احکامات الہیم نازل ہوتے تھے، رہی ان کی خطا! سواس کے بارے میں خود قر آن کریم میں آ چکا ہے کہ: '' آدم بھول گئے''اور بھول چوک خاصۂ بشریت ہے، یہ نبوت وعصمت

<u>کے منافی نہیں، آ</u>پ کومعلوم ہوگا کہ اگرروزہ دار بھول کرکھا لے تواس کاروزہ نہیں ٹو شا۔

حضرت ابو بكرصد يق كي خلافت برحق تقي

س .....اگر ہمارے تین خلفاء کو حضرت علیؓ ہے محبت تھی اور جب حضرت علیؓ رسول اللہؓ کے نائب واہل ہیت اور ان کے عزیز بھائی موجود تھے، اور اگر ان میں کچھ بھی نہ ہولیکن میہ صفت تو موجود تھی، در جس کا میں مولا اس کاعلی مولا۔''



چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com









اور حضرت عمر فی آپ خوندر نیم میں مبارک باددی تھی کہ'' اے علی آپ خدا کے تمام مؤمنین ومؤمنات وکل صحابہ کرام کے مولامقرر ہوئے۔'' تو پھر کیا وجہ ہے کہ حضرات خلفاء نے حضرت علی کو خلیفہ کیوں نہیں بنایا؟ اور کیوں سقیفہ میں ان تین خلفاء میں ہے کسی نے بھی حضرت علی گونا مزنہیں کیا؟

ح .....فدریخم میں جواعلان ہوا تھاوہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے دوسی کا تھا،خلافت کانہیں، یہی وجہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کواپنے مصلی پر کھڑا کیا، اور اپنی بیاری میں ان کونماز پڑھانے کا حکم فرمایا، حضرت ابو بکڑا مام تھے، اور حضرت علیٰ مقتدی، اس لئے خلافت بھی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کودی گئی۔

س..... ہمارے نتیوں خلفاء نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے جنازہ مبارک میں شرکت کیوں نہیں کی؟ اورا گرخلافت کا مسئلہ در پیش تھا تو امر خلافت ملتوی کیوں نہیں کییا رسول خدا حضرت مجم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے بڑھ کران کی خلافت تھی؟ اور کیوں ان حضرات نے خبر نہیں دی کہ یہاں خلافت کا مسئلہ در پیش ہے؟ اور حضرت علیٰ سے اس بارے میں مشورہ کیوں نہ کیا؟

ج .....حضرات خلفائے ثلاثہ یہ جنازے میں شرکت فرمائی ہے، اور بیہ طے شدہ بات ہے کہ کسی حاکم کے انتقال کے بعد سب سے پہلے اس کے جانشین کا تقرر کیا جاتا ہے، امت جانشین اور حاکم کے بغیر نہیں روسکتی۔

س .....جس طرح ابوبکر خلیفه ہوئے آپ اس کواصولاً کیا کہیں گے؟ الیکٹن ہونہیں سکتا، سلیکشن پیجی نہیں ہونہیں سکتا، سلیکشن ہیجی نہیں ہوسکتا، نومینیشن ہیکھی نہیں، تو کیا معاملہ تھا؟ اوراس کا کیا نام رکھا جائے گا؟ اور کس طرح پیخلافت جائز قرار دی جائے گی؟

ح......تمام صحابہ کرام ؓ نے (جن میں حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی شامل تھے) حضرت ابو بکر ؓ سے بیعت کی ،اس سے بڑھ کرا نتخاب (الیکشن) کیا ہوگا...؟ ایک شخص بھی نہیں تھا جو حضرت ابو بکرؓ کے مقالے میں خلافت کا مدعی ہو۔

س..... جناب فاطمه یکی د لی حالت مرتے دم تک ان تین خلفاء سے کیسی رہی؟ اگرآپ رضا

عِلد د عِلد د



مند تھیں تو آپ نے اور آپ کے شوہر حضرت علیؓ نے اپنی حیات تک بیعت کیوں نہ کی؟ اور اگر آپ ان لوگوں سے ناراض تھیں اور آپ نے اسی حالت میں انتقال فرمایا تو آپ کا اعتقاد مذہبی وہی ہوانا جوشیعوں کا ہے؟

ح.....حضرت فاطمه رضی الله عنها حضرت ابو بکر اسے راضی تھیں ، اور حضرت علی رضی الله عنه نے حضرت ابو بکر اسے بیعت بھی کی تھی۔

س....مولا ناصاحب ميراآخرى سوال بيه بي كه ابوطالب كافر تن يامسلمان؟

ج ....ان كااسلام نهلانا ثابت ہے۔

علامات قيامت

س....ہم آئے دن لوگوں سے سنتے ہیں کہ قیامت آج آئی کہ کل آئی، مگر ابھی تک تو نہیں آئی، کیااس کی کوئی نمایاں علامتیں ہیں جن کود کھے کرآ دمی سمجھ لے کہ بس اب قیامت قریب ہے؟ ایسی کچھ نشانیاں بتلادیں تواحسان عظیم ہوگا۔

ج.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے آئندہ زمانے کے بارے میں بہت سے اُمور کی خبر دی ہے، جن میں سے بہت می باتیں تو صدیوں سے پوری ہو چکی ہیں، بعض کوہم نے اپنی آئھوں سے پوری ہو تے دیکھا ہے، مثلًا: آ ہے سلی الله علیه وسلم کا بدار شادِ مبارک:

"عن ثوبان رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا وضع السيف فى امتى لم يرفع عنها الى يوم القيامة."

ترجمہ:..... ' حضرت تؤبان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب میری امت میں تلوار رکھ دی جائے گی وی تک اس سے اُٹھائی نہیں جائے گی ۔''

"ولا تـقـوم السـاعة حتى يلحق قبائل من امتى بالمشركين وحتى تعبد قبائل من امتى الاوثان."

ترجمه:..... اور قیامت قائم نہیں ہوگی یہاں تک که

ثان." ) یہاں تک کہ ۱ سیاں تک کہ



المرست المرست

(YY)





میری امت کے کئ قبائل مشرکوں سے جاملیں گے،اور یہاں تک کہ میری امت کے کئ قبائل بت برستی کرنے لگیں گے۔''

"وانه سيكون في امتى كذابون ثلثون، كلهم

يزعم انه نبي الله، و انا خاتم النبيين، لا نبي بعدي.

ترجمہ:..... 'اور میری امت میں تمیں جھوٹے کذاب ہوں گے، ان میں سے ہرایک بید عویٰ کرے گا کہ وہ اللّٰد کا نبی ہے، حالا نکہ میں خاتم انٹیین ہوں، میرے بعد کوئی نبی نہیں!''

"ولا تـزال طائفة من امتى على الحق ظاهرين، لا يـضرهم من خالفهم حتى يأتى امر الله. رواه ابوداؤد، والترمذى."

ترجمہ:.....''اور میری امت میں ایک جماعت غالب حیثیت میں کی جاعت غالب حیثیت میں حق پر قائم رہے گی، جو شخص ان کی مخالفت کرے، وہ ان کو نقصان نہیں پہنچا سکے گا، یہاں تک کہ اللہ تعالی کا وعدہ (قیامت) آپینچے''

آخری زمانے کی جنگوں کے بارے میں ' ملاحم' 'کے باب میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک ارشاد مروی ہے:

"عن ذى مخبر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ستصالحون الروم صلحا امنا، فتغزون انتم وهم عدوا من ورائكم، فتنصرون وتغنمون وتسلمون ثم ترجعون حتى تنزلون بمرج ذى تلول فيرفع رجل من اهل النصرانية الصليب فيقول: غلب الصليب! فيغضب رجل من المسلمين فيدقه، فعند ذالك تغدر الروم وتجمع للملحمة. رواه ابوداؤد." (مشكوة ص: ٢٧٧)









ترجمہ: ..... ' حضرت ذو مخبر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:
میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ریفر ماتے ساہم کہ: تم اہل روم
(نصاریٰ) سے امن کی صلح کروگے، پھرتم اور وہ مل کر مشتر کہ دشمن
سے جہاد کروگے، پس تم منصور ومظفر ہوگے، غنیمت پاؤگے اور تم صحح
سالم رہوگے۔ پھرٹیلوں والی سرسبز وشاداب وادی میں قیام کروگ،
پس ایک نصرانی ،صلیب اُٹھا کر کے گا کہ: صلیب کا غلبہ ہوا! اور ایک
مسلمان اس سے مشتعل ہوکر صلیب کوتوڑ ڈالے گا، تب رومی عہدشکنی
کریں گے، اور لڑائی کے لئے جمع ہول گے۔''

اسلام اورنفرانیت کی بیر جنگ حدیث کی اصطلاح میں "ملحمة الکبری" (جنگ عظیم) کہلاتی ہے، اس کی تفصیلات بڑی ہولناک ہیں، جو' ابواب الملاحم' میں دیکھی جاسکتی ہیں، اسی جنگ میں قسطنطنیہ فتح ہوگا اور فتح قسطنطنیہ کے متصل دجال کا خروج ہوگا۔

جس امر کی طرف یہاں توجہ دلانا مقصود ہے، وہ یہ ہے کہ اہلِ اسلام اور اہلِ نصرانیت کا وہ مشتر کہ دشمن کون ہے، جس سے بیدونوں مل کر جنگ کریں گے؟ کیا دُنیا کی موجودہ فضااسی کا نقشہ تو تیارنہیں کررہی ...؟









کچھ' اِصلاحِ مفاہیم' کے بارے میں

س....علوی مالکی نام کے ایک ملی عالم کی کتاب کا اردوتر جمیہ ' اِصلاحِ مفاہیم'' آج کل زیرِ بحث ہے بعض حضرات اس کتاب کو دیو بندی بریلوی نزاع کے خاتمہ میں ممد ومعاون قرار دیتے ہیں، تو بعض دُوسرے اسے دیو ہندی موقف کی تغلیط اور بریلوی مؤقف کی تائیداور تصدیق سجھتے ہیں میچے صورتِ حال ہے نقاب کشائی فر ماکر ہماری راہ نمائی فر مائی جائے۔ ح ..... جی ہاں! مکہ کرمہ کے ایک عالم شخ محم علوی ماکی کی کتاب "مفاهیم یجب ان تتصحیح" کافی دنوں ہےمعرکۃ الآراء بنی ہوئی ہے، یا کتان میں اس کا ترجمہ'' إصلاحِ مفاہیم'' کے نام سے شائع کیا گیا،اوراب ہمارے حلقوں میں اس پراچھا خاصا نزاع برپا ہے۔''انوارِ مدینہ، لا ہور''،''الخیر، ملتان''اور''حق چاریار، چکوال'' میں اس سلسلہ میں کافی مضامین شائع ہو بیکے ہیں۔ کتاب کے ناشر جناب پروفیسرالحاج احمد عبدالرحمٰن زیدلطفهٔ نے اس سلسلہ میں اس نا کارہ کی رائے طلب فرمائی، راقم الحروف نے ان کے خط کے جواب میں اس کتاب پر مفصل تبصرہ کا ارادہ کیا،اور چنداوراق لکھے بھی کیکن پھر خیال آیا کہ اس کے لئے طویل فرصت در کار ہوگی ،اس لئے ایک مختصر سا خط ان کی خدمت میں لکھ دیا، چونکہ اس بارے میں استفسارات کا سلسلہ جاری رہتا ہے، چنانچہ حال ہی میں ایک صاحب کا خطآ یا اوراس بارے میں اس نا کارہ ہے مشورہ طلب کیا گیا، اس لئے مناسب معلوم ہوا کہاس سلسلہ میں اپنی رائے کا اظہار کر دیا جائے۔

الہذاذیل میں پہلے وہ خضر ساخط دیا جارہا ہے جو جناب پر وفیسرا حمد عبدالرحمٰن کے نام لکھا گیا تھا، اس کے بعد وہ فصل خط پیشِ خدمت ہے، جوانہی کے نام لکھے شروع کیا تھا، لیکن اسے اُدھورا چھوڑ کر مختصر خط لکھنے پر اکتفا کیا گیا، اور اس کی تکمیل بعد میں کی گئی اور آخر میں چند حضرات کے خطوط اور اس ناکارہ کی جانب سے ان کے جوابات درج کئے جارہے ہیں، واللہ الموفق لکل خیر وسعادہ!



المرست الم







پههلا مخط بسم (لائم (لارحمیں (لارحمیر مخدوم ومکرم جناب پروفیسراحمدعبدالرحمٰن صاحب زیدلطفهٔ السلامعلیکم ورحمة اللّٰدو برکانة!

نامه كرم مع مديد مرسله ' إصلاح مفاجيم' كافي دنول سے آيا ركھا تھا، كثرت مشاغل نے کتاب اُٹھا کر دیکھنے کی بھی مہلت نہ دی ،ادھرخو دطبیعت بھی اس طرف مائل نہ ہوئی، بینا کارہ تو طاق نسیان میں بحفاظت رکھ چکا تھا، یکا یک خیال آیا کہ آنجناب منتظر جواب ہوں گے، چنانچہ کتاب کو پڑھا، داعیہ پیدا ہوا کہاس برکسی قدر مفصل تبصرہ کروں،مگر مشاغل اس کی اجازت نہیں دیتے ،اس کئے مخضراً لکھتا ہوں کہ کتاب کے بعض مباحث تو بڑے ایمان افروز ہیں، مگر جنابِ مصنف نے جگہ جگہ مختل میں ٹاٹ کی پیوندکاری کی ہے، اورشکر میں اینے منفردا فکار ومفاجیم کا زہر ملا دیا ہے، لہذا کتاب کے بارے میں اس ناکارہ کی رائے جناب محترم مولانا الحاج الحافظ مفتی عبدالستار دام مجدهٔ (صدر مفتی جامعه خیرالمدارس، ملتان) کے ساتھ متفق ہے، بیرکتاب ہمارے ا کابرِ دیوبند کے مسلک ومشرب کی ہر گزیر جمان نہیں،اوراس سے امت کے درمیان اتحاد وا تفاق کی جواُمیدیں وابسة کی گئی ہیں وہ نہصرف موہوم بلکہ معدوم ہیں۔اس کے برعکس اس ناکارہ کا احساس میہ ہے کہ امت توامت، بیرکتاب ہمارے احباب کے درمیان منافرت ومغایرت اورتشتت وانتشار کی موجب ہوگی ،اگر کتاب کے ترجمہ اوراس کی اشاعت سے قبل اس نا کارہ سے رائے لی <mark>جاتی توبیهٔ نا کاره نه ترجمه کامشوره دیتا، نها شاعت کام جن حضرات نے اس برتقریظات ثبت</mark> فرمائی ہیں،اس ناکارہ کا احساس ہے کہ انہوں نے بے یا <u>ھے محض مؤلف کے ساتھ</u> حسن ظن اور عقیدت ہے مغلوب ہوکر لکھ دی ہیں، اور اگر کسی نے پڑھا ہے تو اس کوٹھیک طرح سمجھانہیں، نہ ہمارےا کا بر کےمسلک کوضیح طور پرہضم کیا ہے، بلکہاس نا کارہ کو یہاں تک '' حسن ظن'' ہے کہ بہت سے حضرات نے کتاب کے نام کامفہوم بھی نہیں سمجھا ہوگا ،اگر ان سے دریافت کرلیا جائے کہ "مفاهیم یجب ان تصحح"کا کیا مطلب ہے؟ توشاید









تیرنشانه پر نه لگاسکیس۔ چنانچیاس کا اُردو نام''اِصلاحِ مفاہیم'' غمازی کرتا ہے کہ فاضل مترجم اس کا مطلب نہیں سمجھے، اُمید ہے کہ ان اجمالی معروضات کے بعد مفصل تبصر ہے کی حاجت نہ ہوگی، دعواتِ صالحہ کامختاج اور کانجی ہوں، والسلام!

> محمد بوسف عفاالله عنه ۲۰ مرکز ۱۲۵ اه

جِلد د

جناب مخدوم ومکرم زیدت الطافہم ،السلام علیم ورحمۃ اللّٰدو برکا تہ! جناب کا گرامی نامہ موصول ہوئے کئی دن ہوئے، جس میں اس نا کارہ سے ''اِصلاحِ مفاہیم'' کے بارے میں رائے طلب کی گئی تھی ،مگریہ نا کارہ جناب کے حکم کی تعمیل

سے بوجو ہے چندقا صرر ہا:

ا: ..... یہ ناکارہ اپنے مشاغل میں اس قدر اُلجھا ہوا تھا کہ ڈاک کا جواب نمٹانے سے بھی عاجز رہا، اور بعض سوالات ایسے سے جوایک مقالے کا موضوع سے، یہ خیال رہا کہ ذراان مشاغل سے فرصت ملے تو کتاب کو دیھوں تب ہی کوئی رائے عرض کرسکوں گا۔ ایس عدیم الفرصتی میں ایک ضخیم کتاب کا سرسری پڑھنا بھی مشکل تھا، چونکہ آنجناب کا تقاضا بھی سوہانِ رُوح بنا ہوا ہے، اس لئے رُوس سے مشاغل سے صرف نظر کر کے کتاب کو دیکھا اور جواب لکھنے کی نوبت آئی۔

۲:....اس نا کارہ کوا کا برسلف کی کتا ہوں سے اُ کتا ہٹ نہیں ہوتی ، نہان کے مطالعہ سے سیری ہوتی ہوتی ، نہان کے مطالعہ سے سیری ہوتی ہے، لیکن ہمارے جدید مختقین کے اسلوب وانداز سے ایسی وحشت ہوتی ہے کہان کی کتا ہوں کے چند صفح دیکھنا بھی اس نا کارہ کے لئے اچھا خاصا مجاہدہ ہے، اس لئے اس کتاب کواٹھا کردیکھنے ہی کوجی نہیں چاہا۔

m:..... بینا کاره ، زندگی بھر ملحدین و مارقین سے نبرد آنر مار ہا ، اوراس کا ہمیشہ بیہ

ذوق رہا کہ:



91

المرسف المرس

د وسرا خط بسم (للنم (لرحیق (لرحیم وم وکرمن بدری الطافنیم:الساامعلیکمورچ والله و بر کارو!



جِلد د<u>-</u>



سے براں بہر ہر زندیق باش اے مسلمان! پیرو صدیق باش!

لیکن اپنوں کی اڑائی میں '' دخل در معقولات' سے یہ ناکارہ ہمیشہ کترا تا رہا، 
'' اِصلاحِ مفاہیم' کے بارے میں بھی اپنی رائے ظاہر کرنے سے ''پُر حذر' رہا، کیونکہ یہ کتاب خود ہمارے شخ نوراللہ مرقدہ کے حلقہ میں بھی متنازع فیہ بنی ہوئی ہے۔ میرے محتر م بزرگ جناب صوفی محمدا قبال مہا جرمد نی اس کے پُر زور حامی ومؤید ہیں، انہی کے حکم سے یہ کتاب عربی سے اُردو میں نقل کی گئی، اورا نہی کے حکم سے پاکستان میں شائع کی گئی۔ دُوسری کتاب عربی سے اُردو میں نقل کی گئی، اورا نہی کے حکم سے پاکستان میں شائع کی گئی۔ دُوسری طرف حضرت شخ نوراللہ مرقدہ کے عقیدت مندوں کا ایک بڑا حلقہ اس کتاب کو''شکر میں لپٹا ہوا زہر'' قرار دیتا ہے۔ اس ناکارہ کا یہ خیال رہا کہ تیری حیثیت ''نہ تین میں، نہ تیرہ میں!''،اس لئے اگر تو اس معر کہ سے گریز ہی کر بے قبیر کے بقول شاعر:

فقلت لمحرز لما التقينا تجنب لا يقطرك الزحام

چنانچی قبل ازیں صوفی صاحب زید مجدہ کے احباب کی جانب سے ایک رسالہ ''اکابر کا مسلک ومشرب' شائع ہوا، اور پھرانہی مضامین کو''اسلامی ذوق' نامی رسالہ کی شکل میں شائع کیا گیا، اوراس ناکارہ سے ان دونوں رسالوں کے بارے میں رائے طلب کی گئی، لیکن''ایاز! بقدر خویش بہ شناس' کے پیشِ نظراس ناکارہ نے مہرِ سکوت نہیں توڑی، اوران دونوں رسالوں کے بارے میں کچھ لکھنے سے اغماض کیا۔

ہم:....دراصل سکوت کی سب سے بڑی وجہ بیٹھی کہ اس زمانے میں کوئی کسی کی سنے کو تیار نہیں، ہر خص اپنی رائے ایسے جزم اورا تنی پختگی کے ساتھ پیش کرتا ہے کہ گویا ابھی ابھی جبر بل علیہ السلام تھم خداوندی سے نازل ہوئے ہیں، جب اپنی رائے پر جزم ووثوتی کا میام ہوتو دُوسر ہے کی رائے کوکون اہمیت دیتا ہے؟ اختلاف کرنے والاخواہ کتنا بڑا عالم ربانی ہو، اور نہایت اخلاص کے ساتھ اختلاف رائے کا اظہار کرے اس کو – إلاً ما شاء اللہ – ہوائے نفس اور کبروحسد پرمجمول کیا جاتا ہے، ایسی فضا میں تقیدی واصلاحی رائے تو مفید و کارگر ہوگی



نې **اور د د**ې





نهيں، البتة قلوب ميں منافرت اور فتنه ميں اضافه كا سبب ضرور بنے گى، اس لئے اس ناكاره في البت قلوب ميں آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى نصيحت كو حرز جان بنار كھا ہے:
"بل ائته مروا بالمعروف و تناهوا عن المنكر،

ابس انت مروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر، حتى اذا رأيت شحا مطاعًا وهوى متبعًا دنيًا مؤثرة، واعجاب كل ذى رأى برأيه، ورأيت امرا لا بدلك منه فعليك نفسك، ودع امر العوام!" (مشكوة ص:٣٣) ترجمه:....."نيكي كا حكم كرتے ربو، اور برائي سے بچت ربو، يہاں تك كه جب ديكھوكه حرص وآزكي اطاعت اور خواہشات كى پيروى كى جارى ہے، اور دنيوى مفادكور جيح دى جارى ہے، اور برائي اين برائے پنازال ہے، اور جيح دى جارى مايسا ہے برصاحب رائے اپنی رائے پرنازال ہے، اور تم ديكھوكه كم ايسا ہے كاس كے بغير جارہ نہيں، تواني فكر كرو، اور عوام كے قصه كوچھوڑ دو!"

حضرات سلف میں یہ مقولہ معروف تھا کہ اپنی رائے کو ہم ہم سمجھو، یہ حضرات اپنی فہم کو ناقص اور اپنی رائے کو علیل جانتے تھے، اور ہمیشہ اس کے منتظرر ہتے تھے کہ کوئی ان کو غلطی سے آگاہ کر بے تو وہ اس سے رجوع کرلیں۔ حضرت مولا ناسیّد مجمد یوسف بنوری رحمۃ اللّٰد علیہ فرماتے تھے کہ: حضرت مولا ناسیّد سلیمان ندویؓ اپنی جلالت قدر اور علو مرتبت کے علیہ فرماتے تھے کہ:

باوصف فرماتے تھے کہ:ابتدائی دور میں (حضرت حکیم الامت ؓ سے تعلق سے قبل) مجھ سے پچھ غلطیاں ہوئی ہیں،میراجی چاہتا ہے کہ آپ (حضرت بنوریؓ) جیسے حضرات میری کتابوں کو

د کی کرغلطیوں کی نشاند ہی کردیں تو میں اپنی زندگی میں ان سے رجوع کا اعلان کردوں۔ عارف باللہ حضرتِ اقدس ڈاکٹر عبدالحی عار فی قدس سرۂ فرماتے تھے کہ: ایک بار

مولانابنوریؓ نے "بینات "میں ایک مضمون لکھا، بعد میں مجھ سے ملنے کے لئے آئے تو میں نے ان سے کہا کہ: بیبات جو آپ نے کھی ہے، بیآپ کی شان کے خلاف ہے! فوراً کہنے لگے کہ: "فلطی ہوئی، معاف کرد بجئ! آئندہ نہیں ہوگی۔" حضرت ڈاکٹر صاحبؓ اس بات کونقل

كركے فرماتے تھے كە: '' بھئي!مولانا بنورگُ بڑے آ دمی تھے!''حضرتٌ بار بار بیفقرہ دہراتے۔











یہ ہمارے ان اکابر کے واقعات ہیں جن کو ان گناہگار آنکھوں نے دیکھا،
ہمارے شخ برکۃ العصر، قطب العالم مولا نامحرزکر یا مہاجر مدنی قدس سرۂ کے یہاں تو مستقل
اُصول تھا کہ جب تک ان کی تحریفر مرودہ کتاب کودومحق عالم دیکھ کراس کی تصدیق وتصویب
منہیں فرمادیتے تھےوہ کتاب نہیں چپتی تھی۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے اسلاف
سلف صالحین کی بنفسی، اخلاص وللہیت اور فنائیت کا کیا عالم ہوگا؟ لیکن اب ہمارے
یہاں استبدا دِرائے کا ایباغلبہ ہے کہ نہ کوئی کسی کی سننے کو تیار، نہ ماننے کو اِللَّا ماشاء اللہ - اس
لئے یہنا کارہ اپنے احباب کے درمیان متنازع فیدمسائل میں اظہارِ رائے سے اِصلاح کی تو قع
کہاق اور قامن ہوئی تو قلوب میں منافرت پیدا
ہونے کا خطرہ قوی ہے۔
ہونے کا خطرہ قوی ہے۔

حیاۃ الصحابہ (ج:۲ ص:۱۲۰) میں حضرت ابوعبیدہ اور حضرت معاذرضی اللہ عنہ کا ایک خط حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے نام نقل کیا ہے، جس کے آخر میں یہ بھی لکھا تھا کہ: 
''بہمیں بتایا جاتا تھا کہ آخری زمانہ میں اس امت کا بیرحال ہوجائے گا کہ ظاہر میں بھائی بھائی ہوں گے، اور باطن میں ایک دُوسرے کے دشمن ہوں گے، ہم نے بیہ خط آپ کی ہدردی وخیر خواہی کے لئے لکھا، خداکی پناہ! کہ آپ اس کوسی اور چیز پرمحمول کریں۔''

حضرت عمر رضی الله عند نے اس کے جواب میں تحریر فرمایا کہ:

"آخری زمانے کے بارے میں آپ حضرات نے جو پچھ

لکھا ہے، آپ اس کے مصداق نہیں اور نہ یہ وہ زمانہ ہے، یہ وہ زمانہ

ہوگا جس میں رغبت ورھبت ظاہر ہوجائے گی، اور لوگوں کی رغبت

ایک دُوسرے سے دنیاوی مفادات کی غرض سے ہوگی، بلاشبہ آپ

حضرات نے جو پچھ لکھا ہے وہ خیرخواہی و ہمدر دی کے طور پر لکھا ہے،

اور مجھے اس سے استعنا نہیں، اس لئے از راہ کرم مجھے لکھتے رہا کیجئے!"

اور بھے ان سے استعمالی ہیں، ان سے ارراہِ مرم بھے گھے رہا ہیے؛ الغرض! مذکورہ وجو ہات کی بنا پریدنا کارہ'' اِصلاحِ مفاجیم'' کے بارے میں آپ



«»فهرست» •







کے حکم کی تعمیل کرنے میں متائل تھا، اور جی یہی چاہتا کہ میں کچھ نہ کھوں، لیکن پھر خیال ہوا کہ آپ منتظرِ جواب ہوں گے، اور آپ کو جواب نہ ملنے کی شکایت ہوگی۔ اس لئے محض امتثالِ حکم کے لئے لکھتا ہوں، ورنہ میں جانتا ہوں کہ میں کیا اور میری تحریر کیا؟ دعا کرتا ہوں کہ میری بیتح ریفتنہ میں اضافہ کا باعث نہ بنے۔اللّٰہ ہم انسی اعوذ بک من شر نفسی! وہ رحیم وکریم میری تحریر کے شرسے اپنے بندوں کو محفوظ فرمائے، اور میری غلطیوں کی پردہ پوشی فرمائے، اند رحیم و دود!

کتاب''إصلاحِ مفاہیم'' کے سرسری مطالعہ سے اس ناکارہ نے جو اُمورنوٹ کے ،اگران پر مفصل گفتگو کی جائے تواجھی ضخیم کتاب بن جائے گی ،اس لئے جزئیاتِ مسائل پر گفتگو کرنے کے بجائے چنداُ صولی اُمور کی نشاندہی پر اکتفا کروں گا،واللہ ولی التوفیق! اوّل :..... جناب مصنف سعودیہ میں اقامت پذیر ہیں، اور اس ماحول میں اوّل ایس

ایسے حضرات کی آواز غالب ہے جو ذرا ذراسی باتوں پرشرک کا فتو کی صادر کرتے ہیں،
توسل کا شد و مد سے انکار کرتے ہیں، اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ مقدسہ کی
زیارت کے ارادے سے سفر کرنے کو بھی روانہیں سجھتے، جناب مصنف کا مطح نظر ان
حضرات کی تشدد پسندی کی اصلاح ہے، اور وہ یہ چاہتے ہیں کہ دلائل کے ساتھ ان
حضرات کے رویہ میں کچک اوراعتدال پیدا کیا جائے۔ ہندو پاک کا خرافاتی ماحول جناب
مصنف کے سامنے ہیں، اور وہ اس سے واقف نہیں کہ برصغیر پاک و ہند کے عوام کیسی کیسی
برعات و خرافات میں مبتلا ہیں، اس لئے ان عوام کی اصلاح جناب مصنف کے پیشِ نظر
ہرعات و خرافات میں مبتلا ہیں، اس لئے ان عوام کی اصلاح جناب مصنف کے پیشِ نظر
کیا صلاح کی کوشش تو نظر تی ہے۔ کہ جناب مصنف کی تحریمیں سلفی حضرات کی شدت بے جا

چ*ه فهرست* 

90



غلط روی و کچ فکری کی اصلاح ان کی تحریر میں نظر نہیں آتی ۔اس کے برعکس ہمارےا کا ہرِ

دیو بندکودونوں فریقوں کے افراط وتفریط سے واسطہ رہا، سلفی حضرات کی شدت وخشکی سے

بھی،اورعوام کی عامیانہ رَوش ہے بھی،اس لئے ہمارے اکابرًا فراط وتفریط کے درمیان

راہِ اعتدال پر قائم رہے اورانہوں نے بڑی خوبصور تی و کامیابی کے ساتھ میزانِ اعتدال





کے دونوں بلوں کو برابررکھا:

در کفے جامِ شریعت در کفے سندان عشق ہر ہوسناکے نہ داند جام وسندان باختن

الغرض! ان متنازع فیہ مسائل میں جواعتدال وتوازن ہمارے اکابرؓ کے یہاں نظر آتا ہے، اسے بینا کارہ 'لسان المیز ان' سمجھتا ہے۔ یہیں سے معلوم ہوتا ہے کہ جناب مصنف کی بیہ کتاب ہمارے اکابرؓ کے ذوق ومسلک کی ترجمان نہیں، بلکہ اس کا بلہ اہلِ بدعت کی طرف جھکا ہوا ہے، لہذا جن حضرات نے بیہ جھا ہے کہ مالکی صاحب کی بیہ کتاب ہمارے اکابرؓ کے مسلک کی ترجمانی کرتی ہے، اس ناکارہ کے خیال میں ان حضرات نے نہ تو ہمارے اکابرؓ کے مسلک ومشرب کوٹھیک طرح سے ہمضم کیا ہے اور نہ انہوں نے مالکی صاحب کی کتاب ہی کو دفت نِظر سے برٹ ھا ہے۔

دوم: ۔۔۔۔۔۔ کتاب پر بہت سے بزرگوں کی تقریظیں ثبت ہیں، جن کوایک نظر دکھنے کے بعد قاری مرعوب ہوجا تاہے، ان بزرگوں کی تقریظ و تصدیق کے بعد مجھا لیسے کم سواد کے لئے بظاہراختلاف کی گنجائش نہیں رہتی ، لیکن اس نا کارہ کے خیال میں جن بزرگوں نے اس کتاب پر تقریظیں ثبت فرمائی ہیں، انہوں نے حرفاً حرفاً اس کتاب کا مسودہ پڑھنے اور جناب مصنف کے مقاصد تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش نہیں فرمائی ، یا توان بزرگوں نے کتاب کا مسودہ دیکھنے کی ضرورت نہیں تجھی ، یاان کوغوروتا کل کا موقع نہیں ملا محض جناب مصنف کی عقیدت واحترام میں یا بعض کسی لائق احترام بزرگ کی تقریظ دیکھ کر انہوں نے مصنف کی عقیدت واحترام میں یا بعض کسی لائق احترام بزرگ کی تقریظ دیکھ کر انہوں نے بھی کتاب پرصا دکر دیا، ایسی تقریظیں لائق اعتنائہیں۔

آج کل محض مصنف کے ساتھ حسنِ طن کی بنیاد پرتقریظیں لکھنے کا عام رواج ہے،
اور اس ناکارہ کے نزدیک بیر وش لاکق اِصلاح ہے، اور بیرواج لاکق بڑک ہے۔ خوداس
ناکارہ کو ذاتی طور پر اس کے ناخوشگوار نتائج کا تجربہ ہوا ہے، اس ناکارہ کا ذوق خودا پی
کتابوں کے بارے میں بیر ہاہے کہ اپنی کسی کتاب پر اپنے بزرگوں کو بطور '' تبرک' چند
کلمات ککھنے کی بھی زحمت نہیں دی ، نداس کی فرمائش کی ، کیونکہ ہمیشہ بی خیال رہا کہ ان اکا بر











کے بے حدقیتی اوقات میں اتی گنجائش کہاں؟ کہ جھے ایسے نابکار کی ژولیدہ تحریر پڑھیں اور اپنے قیمتی اوقات کا خون کریں۔ لامحالہ بغیر پڑھے ہی '' کلماتِ تبرک'' تحریر فرمائیں گے، اور نتیجہ یہ ہوگا کہ اس نادان کی غلطیاں میرے بزرگوں کے سرآن پڑیں گی۔ چنا نچہاس ناکارہ کارسالہ'' إختلاف اُمت اور صراطِ متنقیم'' جوتمام اکابر نے پسند فرمایا، اور ہندو پاک کے بہت سے ناشرین نے ہزاروں کی تعداد میں اسے شائع کیا، مگر اس ناکارہ نے کسی بزرگ سے تقریظ نیم بیانہ میں بھی بزرگ سے تقریظ ہیں کھوائی، سنا ہے کہ ہمارے شخ برکۃ العصر نور اللہ مرقدہ کی مجلس میں بھی بررگ سے تقریظ ہیں کھوائی، سنا ہے کہ ہمارے شخ برکۃ العصر نور اللہ مرقدہ کی مہارک سے گزرا، لیکن یہ پورارسالہ حرفاً حرفاً پڑھا گیا، اور حضرت نور اللہ مرقدہ کے سامعہ مبارک سے گزرا، لیکن اس ناکارہ اس ناکارہ کے دل میں بھی اس کی ہوں پیرانہیں ہوئی کہ سی بزرگ سے اس پر تقریظ کھوائی جائے ، اور این کارہ کے دل میں بھی اس کی ہوں پیرانہیں ہوئی کہ سی بزرگ سے اس پر تقریظ کے مامعہ مبارک میں خواہش اور فرمائش کی دو کتابوں پر میرے حضرت بنورگ نے مقدمہ تحریر فرمایا تھا، مگر میری خواہش اور فرمائش کی دو کتابوں پر میرے حضرت بنورگ نے مقدمہ تحریر فرمایا تھا، مگر میری خواہش اور فرمائش کی دو کتابوں پر میرے حضرت بنورگ نے مقدمہ تحریر فرمایا تھا، مگر میری خواہش اور فرمائش کی میں اس کی تفصیل کا موقع نہیں )۔

الغرض کتاب پڑھے بغیراس پرتقریظیں کھوانے اور لکھنے کا رواج اس ناکارہ کے خیال میں صحیح نہیں، یہ روش لائقِ اِصلاح ہے، اس ناکارہ کا خیال ہے کہ جناب علوی مالکی صاحب کی کتاب "مفاھیم یہ جب اُن تصحح" (عربی) پرتقریظات کا جوانبارنظر آرہا ہے، یہ جناب مصنف کے احترام میں بغیر کتاب پڑ کھی گئی ہیں، یا کسی لائقِ احترام میں بغیر کتاب پڑ کھی گئی ہیں، یا کسی لائقِ احترام میں بغیر کتاب پڑ کھی گئی ہیں، یا کسی لائقِ احترام میں بغیر کتاب پڑ کھی گئی ہیں، یا کسی لائقِ احترام بارے شخصیت کود کھی کران کی تقلید میں صاد کر دیا گیا ہے، اس لئے اگر بینا کارہ اس کتاب کے بارے میں ایسی رائے کا ظہار کررہا ہے جوتقریظ کھنے والے بزرگوں کی توثیق وتصدیق کے خلاف ہوتو اس کوان بزرگوں کے حق میں سؤادب کا ارتفاب نہ سمجھا جائے، اور نہ ان اکا بر کیا موقعل کے منافی قرار دیا جائے، کیونکہ بزرگوں ہی کا ارشاد ہے کہ:

گاہ باشر کہ کودک ناداں

بہ غلط ہر ہدف زند تیرے

سوم:.....او پرعرض کرچاہوں کہ جناب مصنف کا اصل مدعاسلفی حضرات کے تشدد کی اِصلاح ہے، جوزیر بحث مسائل میں ان کے یہاں پایا جاتا ہے، اورجس میں وہ کسی



9८

چە**فىرىت** «





نرمی اور کیک کے روادار نہیں، جناب مصنف ان کواپنی اس شدت میں فی الجملہ معذور بھی منجھتے ہیں، چنانچہ کھتے ہیں:

> ''ان کو ہم اپنے حسنِ ظن کی بنا پر معذور سمجھیں گے، اور کہیں گے کہ نیت توان کی صحیح ہے،امر بالمعروف اور نہی عن المئلر کی ذمہ داری سجھتے ہوئے اس طرح ان لوگوں نے کیا ہے، کین ہم کہیں گے کہان حضرات سے ایک بات رہ گئی کہامر بالمعروف اور نہی عن المنكر ميں حكمت ومصلحت اورعمدہ طریقہ اختیار كرنا چاہئے ۔''

(إصلاح مفاهيم ص: ۴٩)

یپدواُصول جو جناب مصنف نے کتاب کے آغاز ہی میں قلم بند کئے ہیں، بڑے ہی قیمتی اور زرّیں اُصول ہیں، بلکہ یوں کہنا جاہئے کہ داعیا نہ اسلوب کی رُوحِ رواں ہیں۔ ایک بیرکہا ہے مخالفین ، ناقدین بلکہ محقرین تک کے بارے میں بھی بی<sup>حس</sup>نِ طن رکھا جائے کہان کی تنقید کا منشا اگرا خلاص ہے،اوروہ وا قعتاً رضائے الٰہی کے لئے ایسا کررہے ہیں،تو نەصرف بەكەدەمعذورىين، بلكەإن شاءاللەما جورجھى \_

دوم بيركهامر بالمعروف اورنهى عن المنكر جيسے بلنديا بيدكام ميں بھى حكمت ومصلحت کےمطابق احسن سے احسن طریق اختیار کرنے کی ضرورت ہے۔

مجھے بیتو قع تھی کہ جناب مصنف نے جس داعیا نہ اسلوب کی نشاندہی فرمائی ہے، وہ خود بھی اس کی یا ہندی فرمائیں گے اوران کی بیکتاب اسلوبِ دعوت کا شاندار مرقع ہوگی، اوروہ متنازع فیہمسائل کوقلم بند کرتے ہوئے ایساعمدہ طریق اپنائیں گے کہان کی بات بڑی خوشگواری سے ان کے قاری کے گلے سے اُٹر جائے۔ بلاشبہ فطری طور پر ہماری میہ خواہش ہوگی کہ جس بات کوہم حق اور صحیح سمجھتے ہیں، دُوسر بےلوگ بھی اس کی حقانیت کے قائل ہوجائیں کیکن ہم اپنی بات احسن طریق سے مخاطب کو سمجھانے کے مکلّف ہیں ،اس کو منوانے کے ہم مکلّف نہیں، ہم نے بڑی خوش اسلوبی سے اپنی بات مخاطب کے سامنے پیش کردی، ہم اینے فریضہ سے سبکدوش ہو گئے، آگے اسے مخاطب مانتا ہے یانہیں؟ بیاس کی



چې فېرس**ت** دې







<mark>ذمہداری ہے،اوراس کی صوابدید ہے۔</mark>

مجھے افسوں ہے کہ جناب مصنف، جن حضرات کو حسن طِن کی بنا پر معذور سیجھتے ہیں،
انہی سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے داعیا نہ اور مصلحانہ اندازِ تخاطب اختیار نہیں فرمایا،
بلکہ مناظرانہ ومجادلانہ انداز اختیار کیا ہے۔ اور اگریہ بات یہیں تک محدود رہتی تب بھی فی
الجملہ اسے گوارا کیا جاسکتا تھا، مگر افسوں ہے کہ جناب مصنف نے اپنی تحریمیں ترشی بلکہ لکی کا
عضراس قدر تیز کردیا ہے کہ بیتو قع ازبس مشکل ہے کہ ان کی بات ان کے خاطب کے گلے
سے بہ آسانی اُتر جائے گی، مصنف نے شاید ہی کوئی کلتہ ایسا اُٹھایا ہوجس میں انہوں نے
ایپ مخالفوں کو جابل ، غیی، کم عقل ، کم فہم ، تنگ نظر، بدنہم جیسے ' خطابات' سے نہ نواز اہو۔

مثلاً: 'خالق ومخلوق کا مقام' کے زیر عنوان بید ذکر کرتے ہوئے کہ ق تعالی شانہ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت سی خصوصیات عطافر مائی ہیں، جن کی بنا پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم دُ وسرے افرادِ بشر سے ممتاز ہیں، مصنف لکھتے ہیں:

'' بیاُ مور بہت لوگوں پر،ان کی کم عقلی، کم فہمی، تگ نظری اور بدفہمی کی وجہ سے مشتبہ ہو گئے، تو انہوں نے جلدی سے ان اُ مور کے قائلین پر کفراورملت ِ اسلامیہ سے خروج کا حکم لگادیا۔''

(إصلاحِ مفاهيم ص:۵۵)

جلد د

ایک جگه خالفین کے موقف کا ذکر کرتے ہوئے مصنف لکھتے ہیں:

''بیواضح جہالت ہے۔'' (اِصلاحِ مفاہیم ص:۲۵)

مترجم كاية رجمه اصل عربي متن كے مطابق نہيں، اصل متن كے الفاظ يه بين:

"وهذا جهل محض" (اوريه 'محض جهالت ہے' یا' خالص جہالت ہے')۔

ا يك اورجگه لكھتے ہيں:

''حالانکه حقیقت میں بیہ جہالت وتعنت ہے۔''

(مفاہیم عربی ص:۹۲)

الغرض! كتاب مين مسلسل يبي انداز چلا گيا ہے، اور جناب مصنف نے اپنے



چه فهرست «چ

www.shaheedeislam.com





موقف سے اختلاف رکھنے والوں کے بارے میں اس قتم کے الفاظ استعال کرنے میں کسی تکلف سے کامنہیں لیا ہے، طاہر ہے کہ اگر جناب مصنف کے پیش نظر واقعی اس طبقہ کی إصلاح بيتوان كي إصلاح اس انداز مُقتكو مع مشكل ب، بقول غالب:

> نكالا حابها ہے كام طعنوں سے تواے غالب! ترے بےمہر کہنے پر بھلا وہ مہرباں کیوں ہو؟

اس نا کارہ کا خیال ہے کہ سعود پیرے جن متشد دحضرات کی اِصلاح کے لئے جناب مصنف نے خامہ فرسائی کی ہے، وہ اس کتاب کے مطالعہ سے اِصلاح پذیز بہیں ہول گے بلکہ ان متوحش الفاظ وخطابات کو پڑھ کران کے موقف میں مزید شدت پیدا ہوجائے گی ،اس کتاب کے خلاف جوابی کتب ورسائل کا ایک نیا سلسله شروع ہوجائے گا، ادھر کچھ عرب حضرات مصنف کی تا ئید وحمایت میں کھڑے ہوجا ئیں گے،اور تلمی جہاد کریں گے، پول بیہ کتاب متعلقہ حلقہ کی اِصلاح کے بجائے ایک نئے معرکہ گارزار کی راہ ہموار کرے گی۔

بیرتو سعودی ماحول میں اس کتاب کے آثار ونتائج ظاہر ہوں گے، جہاں تک

ہمارے ہندویاک کے ماحول کاتعلق ہے! میں اُویر ذکر کرچکا ہوں کہان متنازع فیہ مسائل میں یہاں تین فریق پہلے ہے موجود ہیں،ایک گروہ انہی سلفی حضرات کا ہے جن کا تذکرہ اُوپرآ چکا ہے،ان برتو وہی اثرات ہول گے جوابھی ذکر کر چکا ہوں، دُوسرا گروہ ہمارے ا کا برِ دیو بند کا ہے، میں بتا چکا ہوں کہ بیکتاب ہمارے اکا بڑکے ذوق ومشرب کے ساتھ کوئی میل نہیں کھاتی ، دیو ہندی حلقہ میں یہ کتاب افتر اق وانتشار کوجنم دے گی ، کچھ حضرات اس کتاب کی تا ئیدو حمایت میں اکا بردیو بند کے مسلک کواس کتاب کے مطابق ڈھالنے کی سعی فرمائیں گے،اور کچھ حضرات اس سے براءت کا اعلان وا ظہار فرمائیں گے۔ یوں اہل حق کے طبقہ میں ایک نئے انتشار وخلفشار کا درواز ہ کھلے گا۔البتہ تیسرا گروہ ہریلوی حضرات کا ہے، وہ اپنے موقف کی تائید وحمایت اور ہمارے اکابڑ کی تجہیل وحمیق کے لئے اس کتاب







کے خوب حوالے دیں گے، اور کتاب پر ثبت شدہ بھاری بھرکم تقریظات کے ذریعہان کو

دیوبندی حلقه پرالزام قائم کرنے میں اچھی خاصی آسانی ہوجائے گی۔ کاش! کہ طباعت





سے پہلے اس سلسلہ میں مشورہ کرلیا جاتا تو اس نا کارہ کی رائے میں اس کی اشاعت آپ کی جانب سے نہ ہوتی۔ جانب سے نہ ہوتی۔

چہارم: .....جس طرح ہر شخ کی ''نسبت' اپنا ایک خاص رنگ رکھتی ہے، جو
اس شخ کے حلقہ کے اکثر منتسبین پرنمایاں ہوتی ہے، مثلاً: رائے پوری حضرات کی نسبت کا
رنگ ان کے حلقہ پر اس قدر نمایاں ہے کہ آ دمی دور ہی سے دیکھ کر پہچان جاتا ہے کہ یہ
حضرات رائے پوری سلسلہ سے منسلک ہیں۔ اسی طرح حکیم الامت تھانوی قدس سرہ کے
حلقہ پر حضرت کی نسبت کارنگ آ تنا نمایاں ہے کہ ایک صاحب بصیرت آ سانی سے پہچان لیتا
ہے کہ ان حضرات پر حضرت حکیم الامت کارنگ غالب ہے، وعلی ہذا۔ الغرض! جس طرح ہر
شخ کی نسبت کا ایک رنگ ہوتا ہے، اسی طرح ہر مصنف کا بھی ایک خاص رنگ ہوتا ہے، جو
اس کے حلقہ بعقیدت پر غالب اور نمایاں ہوتا ہے۔ مودودی صاحب کی تحریکا ایک خاص
رنگ ہے، ڈاکٹر اسرار صاحب کی تحریکا ایک خاص رنگ ہے وغیرہ ، وغیرہ ۔

جناب علوی مالکی صاحب نے بھی زیر گفتگو کتاب ''مفاہیم' میں اپنا ایک خاص رنگ جمرا ہے، جس کی طرف اُوپر اشارہ کر چکا ہوں، لینی اپنے موقف ہے اختلاف رکھنے والوں کو کم عقل، کم فہم، ننگ نظر، جاہل، بدفہم اور متعنت بجھنا، اب جوحضرات جناب مالکی صاحب سے عقیدت وارادت رکھتے ہوں گے وہ اسی رنگ کو اپنا ئیں گے، اور یہی رنگ ان پرغالب ہوجائے گا، اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ جناب مصنف سے فرطِ عقیدت کی بنا پر ان سے ذرا سرا ختلاف کرنے کو بھی تنگ نظری، جہالت و بدفہی پر محمول کریں گے، یا اس اختلاف کا منشا ضدوعنا داور تعنت وہٹ دھری کو قرار دیں گے۔ ظاہر ہے کہ جن حضرات پر بیرنگ غالب ہووہ فروسرے کی بات کو نہ تو صبر و تحل سے سیس گے، نہ مسئلے کے دلائل پر غور کریں گے، نہ ان کے جمارے اکا برگا حوالہ مفید ہوگا، کیونکہ جب ان حضرات کے دلائل پر غور کریں گے، نہ ان کے جمارے اکا برگا حوالہ مفید ہوگا، کیونکہ جب ان حضرات کے دل میں بطورِ عقیدت یہ بات مضف و وسیج انظر ہیں، تو ان کے مقابلہ میں دوسروں کی بات کیا وقعت رکھی ؟

یہ ایک ایسی صورتِ حال ہے جس کے تصور ہی سے بیانا کارہ پریثان ہے کہ



1+1

چە**فىرسى**دى



جِلد د جِلد د



جناب علوی صاحب کے عقیدت مندول سے انہام و تفہیم کی کیا صورت کی جائے؟ اور ان کے دل پر کس طرح دستک دی جائے؟ والله السمستعان و لا حول و لا قوۃ الا بالله! اوراس پریشانی میں اس وقت دو چندا ضافہ ہوجاتا ہے جب دیکھا ہوں کہ ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ کے حلقہ ہی کے حضرات، جناب مالکی صاحب کے دام عقیدت و محبت کے اسیر ہیں، اور اپنے اکا بر سملک و مشرب کو علوی صاحب کے نظریات پر ڈھال رہے ہیں، فیالی الله المشتکی! کاش! اللہ تعالی ہمیں تواضع اور فنائیت جو ہمارے شخ نور اللہ مرقدہ کا خصوصی رنگ تھا، اس کا کوئی شمہ بھی نصیب فرمادے، تو آپس کے تشتت و انتشار کے منحوس سائے سے ہم محفوظ رہیں۔

ساسے ہے ہم وطرن ہیں۔ بنجم :....اس ناکارہ نے یہاں تک جو پچھکھاوہ یہ بچھکرلکھا کہ جناب شخ محمد علوی مالکی صاحب خوش عقیدہ عالم ہیں ،اوران کے پیشِ نظر صرف متشدد حضرات کی إصلاح ہے،لیکن'' حق چار بار'' میں حضرت مولانا قاضی مظہر حسین مدظلہ العالی نے بریلوی مکتب کے رسالہ ماہنامہ'' جہانِ رضا، لا ہور'' کے حوالہ سے یہ عجیب وغریب انکشاف کیا ہے کہ جناب مصنف محمد علوی مالکی دراصل بریلوی عقیدہ کے حامل اور فاصل بریلوی جناب مولانا احمد رضا خان مرحوم کے بیک واسطہ خلیفہ ہیں ،اور جناب علوی صاحب کی فاصل بریلوی

"نحن نعرف تصنيفاته وتأليفاته فحبه علامة

السنة، وبغضه علامة البدعة. "

ترجمہ:.....'نہم امام احمد رضا کو ان کی تصانیف اور تاکیفات کے ذریعہ جانتے ہیں، پس ان سے محبت رکھنا سنت کی علامت،اوران سے عناد، برعت کی نشانی ہے۔''

(اس تحریر کے بعد حضرت مولانا قاضی مظہر حسین مدخلہ العالی کے پورے مضمون

كافوٹوما ہنامہ' حق چاریار' سے قل كياجار ہاہے۔)

حضرت قاضی صاحب مدخله العالی کےاس انکشاف کے بعدغور وفکر کا زاویہ یکسر



(1+1)

چه فهرست «خ





برل جاتا ہے، اور صاف نظر آنے لگتا ہے کہ:

ا:..... "إصلاح مفاہيم" دراصل بريلوى مكتبِ فكر كے ايك فاضل اور جناب مولانا احمد رضا خان بريلوى مرحوم كے ايك غالى عقيدت مندكى تاليف ہے، جو بريلوى عقائد ونظريات كى نشر واشاعت كے لئے مرتب كى گئى ہے۔

۲:....اس کتاب کا مدعا صرف سلفیوں کے تشدد کی اِصلاح نہیں (جیسا کہ میں نے بطورِحسنِ طِن اس کا اُوپرا ظہار کیا تھا) بلکہ اس کا اصل مدف دیو بندی حضرات کے مقابلہ میں بریلوی حضرات کے نقط نظر کی بھریور حمایت و تائیر ہے۔

س:.....جاہل، غیم، کم فہم، بدفہم اور متعنت وغیر ہ الفاظ کی تکرار سے مقصود دراصل ا کابرِ دیو بند (حضرت قطب العالم مولانا رشیدا حمر گنگوہی سے ہمارے شخ برکة العصر مولانا محمد زکریا مہاجر مدنی تک تمام ا کابر، نوراللہ مراقد ہم) کی تجہیل تحمیق ہے۔

۲۰:.... جناب مصنف نے دیو بندی حضرات کی تقریظوں کا جوانبارلگایا ہے اس کی اصل غرض بھی ظاہر ہوتی ہے کہ تقریظات کا بیا ہتمام دراصل اکا بردیو بند کے خلاف خود دیو بندی حضرات ہے ''اجتماعی فتو کا 'کینا ہے، تا کہ بیتمام تقریظ کنندگان بھی اپنے اسلاف کو جاہل و نا دان قرار دینے میں متفق ہو جائیں۔

۵:....بریلوی حضرات کے خیالات سعودی مشائخ کے بارے میں سب کو معلوم ہیں، لیکن جناب مصنف علوی مالکی نے از راہ احتیاط شخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ اور شخ محمد بن عبدالوہا بنجدی گانام بڑے احترام سے لیا ہے، اور جگہ جگہ ان کے حوالوں سے اپنی کتاب کو مرصع ومزین کیا ہے۔

ایک ایساشخص جومولا نا احمد رضا خان بریلوی کی محبت کوشی ہونے کی اور ان کی مخت کو بنی ہونے کی اور ان کی مخالفت کو بدعتی ہونے کی علامت قرار دیتا ہو، اس سے ان سعودی اکابر کی مدح و تحسین کچھ عجیب معلوم ہوتی ہے، لیکن بیشایدان کی مجبوری ہے کہ اس کے بغیر سعودی ماحول میں اس کتاب کا شائع ہونا مشکل تھا۔

۲:.....میرےمحترم بزرگ جناب صوفی ا قبال صاحب زید مجدهٔ اوران کے رفقا



100

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com





جو جناب مصنف علوی مالکی صاحب کی کتاب کے بے حد مداح ہیں، اور اس کی نشر و اشاعت میں سعی بلیغ فرمارہ ہیں، ان کوبھی اس نا کارہ کی طرح جناب مصنف سے حسن ظن رہا ہوگا، اور بیخیال ہوا ہوگا کہ بیر بزرگ (جو بہت می نسبتوں کے جامع ہیں) سلفی تشدد کے مقابلہ میں ''جہاد کییز' فرمارہ ہیں، اس کئے حتی الا مکان ان کی اعانت واجب ہے۔ ان حضرات کو جناب مصنف کی حقیقت معلوم نہیں ہوگی، کیونکہ بزرگوں کا ارشادہ کہ: خبث باطن نہ گردد سالہا معلوم!

اگریدروایت میچے ہے کہ جناب صوفی صاحب زیدمجدۂ جناب علوی مالکی صاحب کے باقاعدہ حلقہ بگوش بن گئے ہیں، تو یہ بھی اسی ناواقفی اور حقیقت تک رسائی نہ ہونے کی وجہ سے ہے۔ مجھے تو قع ہے کہ جلد یا بدیر جیسا ان پر اصل حقائق منکشف ہوں گے تو یہ حضرات اپنے موقف پر نظرِ ثانی میں کسی پس و پیش کا اظہار نہیں فرمائیں گے۔

ک:..... جب شخ علوی ما کی صاحب کا بر یلوی طبقہ سے منسلک ہونا عالم آشکارا ہو چکا ہے، تو ان کی کتاب کے زکات پر دیو بندی بر یلوی اتحاد و مفاہمت کی وعوت دینا دراصل دیو بندیوں کو بریلوی حضرات کے موقف کی حقانیت کے تسلیم کرنے کی وعوت دینا ہے، اور بیہ بات بھی پچھ کم انجو بنہیں کہ یہ یک طرفہ دعوت دیو بندی اکا بر کے مستسبب ن کی طرف سے دی جارہی ہے۔ مولا نااحمد رضا خان مرحوم کی جماعت کا ایک فرد بھی اس دعوت میں نمایاں نہیں، اس لئے دُوسر لفظوں میں بلاتکلف بیہ کہا جاسکتا ہے کہ بید یو بندیوں کو بریلوی بن جانے کی دعوت ہے، اور یہ کہ ہمارے اکا برجو بدعات کے طوفان کے مقابلہ میں بریلوی بن جانے کی دعوت ہے، اور یہ کہ ہمارے اکا برجو بدعات کے طوفان کے مقابلہ میں واد یوں میں بھٹنے کے لئے کھلا چھوڑ دیا جائے، اورعوام کو بدعات کی واد یوں میں بھٹنے کے لئے کھلا چھوڑ دیا جائے، اورعوام کو بدعات کی واد یوں میں بھٹنے کے لئے کھلا چھوڑ دیا جائے، ولا فعل اللہ ذالک!

سیاس نا کارہ نے ارتجالاً چندنگات عرض کردیئے ہیں، دل کولگیں تو قبول فر مایئے، ورنہ'' کلائے بدبریش خاوند!''امید ہے مزاج سامی بعافیت ہوں گے۔ والسلام!

محمر بوسفءغااللهءنه











#### تيسراخط

'' جناب حضرت اقدس مولا نامحمد یوسف لدهیا نوی صاحب مدخلهٔ ،الله تعالی آپ کی زندگی مبارک میں برکتیں عطا فرمائے۔

السلام علیم ورحمۃ اللہ و برکانۂ کے بعد عرض ہے کہ میں یعریف نہایت دکھ کے ساتھ لکھ رہا ہوں کہ ایک عرصہ سے حضرت مولانا عزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم کا مرید ہوں اور حضرت سے محبت بھی ہے۔ ان کے بارے میں دل بالکل صاف ہے ، لیکن کتاب '' إصلاحِ مفاہیم'' کی تائید کی وجہ سے ایک عالم دین کہتے ہیں کہ: اب ان کا عقیدہ ٹھیک نہیں رہا، لہذا تمہاری بعت درست نہیں ، حضرت نے مجھے جومعمولات بتائے ان پڑس کر رہا ہوں۔ آپ بھی اسی سلسلہ سے تعلق رکھتے ہیں اس لئے عرض ہے کہ مجھے کیا کرنا چاہئے؟ میرے لئے جوراستہ اختیار کرنا چاہئے، ارشاد فرمائیں! کیونکہ آپ کو بھی حضرت اقدس شخ چاہئے، ارشاد فرمائیں! کیونکہ آپ کو بھی حضرت اقدس شخ دیں گے شکر رہا!

آپ بزرگوں کاعقیدت مندایک بند ہُ خدا نوٹ:..... پیرحضرات تبلیغی جماعت کے خلاف بھی ذہن بناتے ہیں،اس سے مجھے شخت تکلیف ہوتی ہے۔'

### جواب

محترم ومکرم السلام علیکم ورحمة الله و بر کانة! حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن مدخلاۂ کے ساتھ اس نا کارہ روسیاہ کوبھی نیاز مندی کا













تعلق ہے، وہ میرے خواجہ تاش ہیں، اور اس ناکارہ سے کہیں بہتر وافضل ہیں، تاہم ''اوصلاحِ مفاہیم'' کے مضامین سے اس ناکارہ کو اتفاق نہیں، اور یہ ہمارے اکابر ُ حضرت فطب العالم گنگوہی نور اللہ مرقدہ سے لے کر ہمارے شخ برکۃ العصر قطب العالم قدس سرہ تک کے خداق ومشرب کے قطعاً خلاف ہے۔ اس ناکارہ نے کتاب کے ناشر مولانا احمد عبدالرحمٰن صدیقی زیدلطفہ' کے اصرار پراس کتاب کے بارے میں اپنی رائے کا اظہاران کے نام ایک خط میں کردیا ہے۔

کتاب کے مصنف جناب علوی مائی صاحب دراصل بریلوی مکتبِ فکر سے تعلق رکھتے ہیں، سنا ہے کہ ہمارے صوفی محمد اقبال صاحب زید مجدۂ ان سے باقاعدہ بیعت ہوگئے، اس لئے ان کی کتاب کی اشاعت کرنے گئے، واللہ اعلم! بیروایت کہاں تک صحیح ہے؟ جناب مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب زیدہ مجدۂ صوفی صاحب سے بہت ہی اخلاص رکھتے ہیں، اس لئے وہ بھی اپنے رفقا کے ساتھ اس کے پُر زور مؤید ہوگئے، اور اس تحریک کا نام ''دیو بندی بریلوی اتحاد کی مخلصانہ کوشش'' رکھ لیا، حالا نکہ ہمارے اکا بڑگی طرف سے تو بھی افتراق ہوا ہی نہیں تھا کہ ان کو اتحاد کی دعوت دی جائے، جن حضرات (بریلویوں) کی طرف سے افتراق ہوا تھا تہ واتھ ان کو اتحاد کی دعوت و تلقین ہونی چاہئے۔

بہرحال اس ناکارہ کے خیال میں یہ بزرگ جو''اِصلاحِ مفاہیم'' کی بنیاد پر ''دیو بندی بریلوی اتحاد'' کی دعوت لے کراُٹھے ہیں، یہ بزرگ اپنی اس تحریک میں مخلص ہیں، تاہم ان کا موقف چندوجوہ سے درست نہیں، والعلم عند الله!

اوّل: ..... بیرکه حضرت شُخ نورالله مرقدهٔ کی خدمت میں سالہا سال رہنے اور خلافت واجازت کی خلعت سے سرفراز ہونے کے بعد ان کا کسی علوی مالکی سے رشتهٔ عقیدت و بیعت استوار کرنا چہمعنی؟ کسی کی طرف آنکھ اُٹھا کر بھی نہیں ویکھنا چاہئے تھا، یہ حضرت شِخ نورالله مرقدهٔ سے تعلق ووابسکی سے بے وفائی ہے۔

**دوم:.....ان حضرات نے جناب علوی مالکی صاحب کی حقیقت اور ان کے** 



1+4

چه فهرست «خ





نظریات کی گہرائی کونہیں سمجھا، اور بیر کہ ان صاحب کی شخصیت کی تکوین کن کے ہاتھ سے ہوئی؟ا گران حضرات کوعلم ہوتا کہ بی<sup>حض</sup>رت دراصل جناب مولا نااحمد رضاخان کے خانوادہ کے ساختہ پرداختہ ہیں، تو مجھے یقین ہے کہ بید حضرات ان صاحب کے حلقہ عقیدت میں شامل نہ ہوتے ،اوران کے نظریات کی تر ویج وشہیر میں اپنی صلاحیتیں صرف نہ فر ماتے۔

سوم: ..... "إصلاح مفاجيم" كي ذريعه ان حضرات في ديوبندي حلقه كي اصلاح کا بیڑا اُٹھایا ہے، جس کا مطلب بیہ ہوا کہ دونوں فریقوں کے درمیان اختلاف و نزاع کا جومیدانِ کارزار پون صدی ہے گرم رہاہے،اس میں غلطی ا کابر دیو بند ہی کی تھی، اب پیدحفرات حیاہتے ہیں کہ دیو بندیوں کوان کی غلطی کااحساس دلا کراس غلطی کی اصلاح پر آمادہ کیا جائے۔ دُوسری طرف بریلوی حضرات کی اصلاح کی کوشش نام کوبھی نہیں، گویا ساراقصورا كابرِ ديوبند كا تھا، اہلِ بدعت اپنے طر زعمل ميں سرا سرمعصوم اور حق بجانب ہيں، چنانچہ بریلوی حضرات اس کواپنی فتح قرار دے رہے ہیں،اور رسائل میں اس کا برملاا ظہار کرنے گئے ہیں،غورکیا جاسکتا ہے کہ اصلاح کی یہ پک طرفہ ٹریفک-خواہ وہ کتنے ہی جذبہ ً ا خلاص پربنی ہو- کہاں تک مبنی برحق اور مثمرِ خیر ہو تھتی ہے؟

چہارم:.....اصاغر کا کام ا کابر کی انتاع وتقلیداوران کے فقش ِ قدم پر چلنا ہے، نہ كدان كى اصلاح! بينا كاره اپنا اكابر كالممترين نام ليواہے، اور اپنے اكابركوار بابقوت قدسية مجھتا ہے۔ دُوسرے لوگ برسوں کی جھک مارنے کے بعد جس نتیجہ پر پہنچیں گے، میرے بیا کابڑا پی فراست اور قوتِ قدسیہ کی برکت سے پہلے دن اس نتیجہ پر پہنچ کیا تھے، لیکن''اِصلاحِ مفاہیم'' کی تحریک کی رُوح ہیہ ہے کہ ہمارے اکابرؓ نے غلطی کی تھی،اب ان کےاصاغرکو چاہئے کہایتے بڑوں کی غلطی کی اصلاح کریں،انا للہ و انا الیہ راجعون!

پیچم :.....ان حضرات نے بیتو دیکھا کہا گر دیو بندی ،ردّ بدعات میں ذراڈ <u>صل</u>ے ہوجا ئیں تو دونوں گروہوں کے درمیان اتفاق واتحاد کا خوشماشیش محل تیار ہوسکتا ہے، مگران حضرات کی نظراس طرف نہیں گئی کہ پھرتجدید دین اور ردِّ بدعات کا فرض کون انجام دےگا؟











اورسنت کے اسلحہ سے لیس ہوکر حریم دین کی پاسبانی کون کرے گا؟ پھرتو عرس ، قوالی اوراس قتم کی چیزیں ہی دین کے بازار میں رہ جائیں گی ،و لا فعل اللہ ذالک!

ششم : .....علوی مالکی نسبت ہی کا اثر ہے کہ یہ حضرات جلی یا خفی انداز سے تبلیغ کی مخالفت کرتے ہیں ، اور لوگوں کو اس ' بیاری' سے بچانے کے لئے فکر مندر ہتے ہیں ، حالانکہ ان کو معلوم ہے کہ ہمارے شخ نور الله مرقد ہ تبلیغ کے ستونِ اعظم تھے، اور اہل تبلیغ حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی کتابوں اور آپ کی تعلیمات کو حرزِ جان بنائے ہوئے فل و حرکت کررہے ہیں ، اگر علوی مالکی صاحب کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کے بجائے حضرت شخ نور الله مرقد ہ کی نسبت کا رنگ غالب رہتا تو ان حضرات سے بڑھ کر تبلیغ کا کوئی مؤید نہ ہوتا۔

بہرحال بینا کارہ سمجھتا ہے کہ بیہ حضرات اپنی جگہ مخلص ہیں،کیکن اس تحریک میں ان کی نظر سے کئی چیزیں اُوجھل ہوگئی ہیں،اور میں اب بھی تو قع رکھتا ہوں کہ جلدیا بدیران کو اپنی غلطی کا احساس ہوجائے گا۔

آپ کے لئے اس روسیاہ کا مشورہ ہیہ ہے کہ آپ، حضرت مولانا عزیز الرحمٰن صاحب کی بیعت میں بدستور شامل رہیں، اور ان کے بتائے ہوئے معمولات کو پوری پابندی سے بجالا ئیں، کین علوی مالکی نسبت کارنگ قبول نہ کریں، بلکہ اپنے اکا بر کے ذوق و مشرب پر رہیں، اگر مولا نا موصوف آپ کوخود ہی اپنی بیعت سے خارج کر دیں تو کسی دُوسرے بزرگ سے تعلق وابستہ کرلیں، اس کے بعد بھی مولا نا موصوف کے حق میں ادنی سے ادنی بے ادنی کا ارتکاب نہ کریں۔

بلاقصد جواب طویل ہوگیا، سمع خراش پر معذرت جا ہتا ہوں، اور کوئی لفظ آپ کے لئے یا آپ کے شخ کے لئے نا گوار ہوتو اس پر بلاتکلف معافی کا خواستگار ہوں۔والسلام!

> محمر لیوسف عفاالله عنه ۱۲/۲۵/۱۲/۲۵ ه











## صميمهجات

..قاضی مظهر حسین مدخلاءٔ کے انکشافات، ماہنامہ'' حق حیار بار'' کاعکس · · مکی مالکی کٹر بریلوی ہیں'':

مولانا محربن علوى مالكي موصوف كي تصانيف "حول الاحتفسال بسالسمولد النبوى الشويف" اورزير بحث كتاب" إصلاحٍ مفاتيم" كےمطالعے سے بير هيقت واضح ہوتی ہے کہ موصوف بریلوی مسلک کے عالم ہیں، یہی وجہ ہے کہ حول الاحتفال کا ترجمہ بھی "ميلادِ مصطفیٰ" كے نام سے ايك بريلوي عالم نے لكھا ہے اوراس كتاب كى اشاعت بھى بریلوی مسلک والوں نے کی ہے۔ اسی طرح ان کی بعض دُوسری تصانیف کا ترجمہ بھی بریلوی علماءنے کیاہے.

۲:....کین بریلوی مسلک کے ماہنامہ''جہانِ رضا'' فروری۱۹۹۲ء کے مطالعہ ہے تواس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش باقی نہیں رہتی کہ آپ کٹر بریلوی عالم ہیں، چنانچہاس شارہ کے س:۲۶ پرحسبِ ذیل عنوان ہے مولا نامکی مالکی کے حالات بیان کئے گئے ہیں: ''خانواد هُ بريلي كاايك عرب مفكر''

فضيلة الشيخ يروفيسر ڈاکٹر مجم علوی احسنی المالکی مدخلئہ از جناب مفتى محمر خان صاحب قادري مد ظله العالى

آپ کا اسم گرامی محمد، والد کا نام علوی اور دادا کا نام عباس ہے، آپ کا تعلق خاندانِ سادات سے ہے،سلسلۂ نسب ٢٤ واسطوں سے رسالت ماب صلی الله علیه وسلم تک پہنچتا ہے۔مسلکاً مالکی اورمشر با قادری ہیں، کیونکہ آپ کے دادااور والدگرامی دونوں شنرادہ اعلی حضرت اعظم ہندشاہ مصطفیٰ رضا خان رحمۃ الله علیہ کے خلفا تھے، اور آپ خلیفہ اعلیٰ حضرت خطیب مدینه مولانا ضیاءالدین مدنی قادری رحمة الله علیه کے خلیفه ہیں۔آپ مکه مرمه میں پیدا ہوئے ہیں، وہیں پرورش یائی، مسجد حرام مدرسة الفلاح اور مدرسة تحفیظ القرآن الكريم ہے آپ نے تعلیم حاصل كى ۔ آپ نهايت قد آور شخصيت كے ما لك ہیں ۔











بیا دا مالم بسنت مجتر د قستهٔ ملی صریحهٔ لاناشه احد مضافان قادی بر بوی میسر قراونیز بالیکس میم کار با برختا میم با بیشته میم فرمزی احریکی بیشد



پارگاہ رضویت سے عقیدت علامہ سد محد علوی ماتی کی اپ علم و فسل کو نورانیت دینے سے بارگاہ رضویت ہے اپنا حصہ لیتے ہیں کی وجہ ہے کہ آپ کو اصلافلا کرام کی شان میں اعجفت نمائی اور زبان ورازی کرنے والوں سے بخت ففرت رکھتے ہیں اور انہیں ان کی غلط حرکوں سے باز رکھنے کی کوشش بھی فرماتے ہیں ۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا فاصل برلیوی تدس سرو کے علم و فضل کے برے دعا ہیں ۔ بیعت قالبا اپنے والد بررگوار سے ہیں ۔ حضور مفتی اعظم علامہ مولانا مصطفیٰ رضا نوری برلیوی تدس سرو تیمری بار جب تج و زیارت کے لئے تشریف لے گئے وہاں بہت سے علاء و مشائح کو خلافت بار جب تج و زیارت کے لئے تشریف لے گئے وہاں بہت سے علاء و مشائح کو خلافت اجازت عطا فرائی۔

امام احمد رضا فاضل بریلوی سے عقیدت مولانا غلام مسلمیٰ درس شرف العلوم (دُھاکہ) جج و زیارت کے لئے تھریف لے کے تو دہاں حضرت مولانا مغنی سعد الله کی سے طاقت کی مفتی سعد الله کی کے ایماء پر ان کا وقد علاسہ سید محمد علوی ماگل سے ملاقات کے لئے گیا دوران طاقات مولانا غلام مسلمیٰ نے کما ہم اعلیٰ معرت مولانا احمد رضا خان فاصل برلوی رحمت الله علیہ کے شاگردوں کے شاگرد ہیں اتنا سخت می علاسہ ماگل مروقد الله کھڑے ہوئے اور فردا فردا ہمی لوگوں سے مصافحہ اور محافقہ فرمانی اور بے حد تعظیم کی شریت پلایا گیا ' قوہ چیش کیا گیا انہوں نے اپنی پوری توجہ مولانا غلام مسلمیٰ اور ان کے ہمراہیوں کی جانب فرما دی اور ایک فرمندی آہ بحر کر فرمایا جمیدی حلاسہ مولانا احمد رضا خان صاحب فاصل برلوی کو ہم ان کی تصنیفات اور شعلیفات کے ذریعے حانتے ہیں ۔ وہ ماحب فاصل برلوی کو ہم ان کی تصنیفات اور شعلیفات کے ذریعے حانتے ہیں ۔ وہ المستحب اور این کے بیخش رکھنا



www.shaheedeislam.com

الل برعت كي نشاني تي" \











مولا ناضياءالدين قادري ي علق:

خودمولانامائی ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ جن لوگوں سے میں نے سندِ حدیث حاصل کی ہے، ان میں سے ایک معمرترین بزرگ جن کی عمرسوسال سے ذائد ہے، مولا ناضیاءالدین قادری ہیں، ان کی سند نہایت اعلی وافضل ہے، انہوں نے جن بزرگوں سے روایت کی ہے ان میں سے ہندوستان کی مشہور شخصیت مولا نااحمد رضا خان صاحب بریلوی قدس سرہ ہے، جو شخ زینی دحلان مفتی مکہ کے ہم عصر ہوئے ہیں۔ اس موضوع پر آپ کی کتاب ''الطالع السعید''کا مطالعہ نہایت مفید ہے۔

یمولانا ضیاء الدین صاحب قادری جومولانا احدرضا خان کے شاگرد ومرید

ہیں، وہی ہیں جن کے مکی مالکی صاحب خلیفہ ہیں۔

فنِ حديث ميں ڈاکٹريٹ:

آپ نے جامعہ از ہر مصر میں فن حدیث اور اُصولِ حدیث کے موضوع پر ڈاکٹریٹ کی۔

آپ نے مخلف تعلیمی، تدریمی، تربیتی اور انتظامی ذمہ داریاں سنجالئے کے ساتھ ساتھ تیس سے زائد کتب تصنیف کی ہیں، جوعالم اسلام کے لئے رہتی وُنیا تک رہنما کی کا کام دیں گی۔

(ایونا ص: ۳۰)

نمبر: ٩.....حول الاحتفال بالمولد النبوى الشريف، جشن ميلا دالنبي صلى

الله عليه وسلم كموضوع پرلاجواب كتاب ہے۔ نمبر:۲۲.....مفاهيم يجب ان تصحح الذخائر المحمديه، پرلوگول نے جو

برورہ معدمیم یہ بب ہن سے معدم مورد کا جواب اس کتاب میں دیا گیا اعتراض وارد کر کے غلط فہمیاں پیدا کرنے کی کوشش کی ،ان کا جواب اس کتاب میں دیا گیا ہے۔

(ایفنا ص:۳۵)

بارگاہِ رضویت سے عقبیدت: علامہ سید محمد علوی مالکی کی اپنے علم وفضل کو نورانیت دینے کے لئے بارگاہِ رضویت سے اپنا حصہ لیتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ آپ اسلاف کرام کی شان میں انگشت نمائی اور زبان درازی کرنے والوں سے سخت نفرت رکھتے ہیں





اور انہیں ان کی غلط حرکتوں سے باز رکھنے کی کوشش بھی فرماتے ہیں۔اعلیٰ حضرت امام احمد رضا فاضل بریلوی قدس سرہ کے علم وفضل کے بڑے مدعا ہیں۔

بیعت غالبًا پنے والد برزرگوارسے ہیں،حضور مفتی اعظم علامہ مولا نامصطفیٰ رضا نوری بریلوی قدس سرہ تیسری بار جب حج وزیارت کے لئے تشریف لے گئے وہاں بہت سے علاء ومشائح کوخلافت اجازت سے نوازاو ہیں علامہ سید محمد علوی ماکلی کو بھی تمام سلاسل کی اجازت عطافر مائی۔

نوٹ: بیمولا ناغلام مصطفیٰ رضا بریلوی،لڑ کے ہیں مولا نا احمد رضاخان صاحب بریلوی کے۔

امام احمد رضا فاضل بریلوی سے عقیدت: مولا ناغلام مصطفیٰ مدرس شرف العلوم (ڈھاکہ) جج وزیارت کے لئے تشریف لے گئے تو وہاں حضرت مولا نامفتی سعداللہ کی سے ملاقات کی مفتی سعداللہ کی کے ایما پران کا وفد علامہ سید مجمد علوی مالکی سے ملاقات کے لئے گیا، دورانِ ملاقات مولا ناغلام مصطفیٰ نے کہا ہم اعلیٰ حضرت مولا نااحمد رضا خال فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کے شاگر دوں کے شاگر دہیں، اتنا سنتے ہی علامہ مالکی سروقد اُٹھ کھڑے ہوئے اور فرداً فرداً سبجی لوگوں سے مصافحہ اور معانقہ فرمایا اور بے حد تعظیم کی، شربت بلایا گیا، قہوہ بیش کیا گیا، انہوں نے اپنی پوری توجہ مولا ناغلام مصطفیٰ اور ان کے ہمراہیوں کی جانب فرمادی اور ایک ٹھنڈی آہ بھر کر فرمایا: ''سیدی علامہ مولا نا احمد رضا خان صاحب فاضل بریلوی کو ہم ان کی تصنیفات اور تعلیقات کے ذریعہ جانتے ہیں، وہ اہلسنّت کے علامہ شخے، ان سے محبت کرناسنی ہونے کی علامت اور ان سے بغض رکھنا اہل بدعت کی شانی ہے۔'' (ایسناً ص: ۲۸)

## مجره

مندرجہ بالا حالات وواقعات سے واقف ہونے کے بعد تو یقین کرنا پڑتا ہے کہ مولانا مکی مالکی جوفنا فی البریلویت ہیں، آپ کومولانا ضیاءالدین صاحب قادری کے علاوہ مولانا احمد رضاخان صاحب کے لڑکے مولانا مصطفیٰ رضاخان صاحب سے بھی اجازت و











خلافت حاصل ہے، اور آپ اس حد تک مولانا احمد رضاخان صاحب فاضل بریلوی کے عقیدت مند ہیں کہ ان کو اہلِ جا تل اور اہلِ سنت واہلِ بدعت کے لئے معیارِ حق قرار دیتے ہیں، اور غیر مہم الفاظ میں کہتے ہیں کہ:

''ان سے محبت کرناسنی ہونے کی علامت ہے اوران سے بغض رکھنا اہل بدعت کی نشانی ہے۔''

۲: .....مولا نااحمر رضا خان بريلوى كى علم غيب كے موضوع پر تصنيف "الدولة المحكية بالمادة الغينية" (عربی طبع جدید ۱۹۸۷ء) كے افتتا حيد ميں ڈاكٹر محم مسعود احمد کھتے ہیں:

''امام احمد رضا کی محبوبیت اور مرجعیت کا جواس وقت عالم تھااس کے بچھ آثاراب بھی نظر آتے ہیں۔ آیئے مولا ناغلام مصطفیٰ (مدرس مدرسہ عربیہ شرف العلوم راجشاہی بنگلہ دلیش) کی زبانی سنئے:

رفیقوں کے ساتھ مولانا سید محمد علوی ( مکہ معظمہ) کے در دولت پر مفقوں کے ساتھ مولانا سید محمد علوی ( مکہ معظمہ) کے در دولت پر حاضر ہوئے، جب اپنا تعارف ان الفاظ سے کرایانحن تلامیذ اعلی حضرت مولانا احمد رضا خان بریلوی رحمة الله علیه (غلام مصطفیٰ، سفرنامہ حرمین شریفین، بنگلہ دیش مطبوعہ ۱۹۲۰ء ص:۲۲) تو سید محمد علوی سروقد کھڑے ہوگئے اور ایک ایک سے معانقہ ومصافحہ کیا اور پھر فرمایا:

"نحن نعرف تصنيفاته وتأليفاته فحبه علامة السنة و بغضه علامة البدعة."

ہم امام احمد رضاخان کوان کی تصانیف اور تالیفات کے ذریعہ جانتے ہیں، ان سے محبت سنت کی علامت ہے، اور ان سے



جِلد د جِلد د

چە**فىرىپ**دۇ

(۱۱۱۲





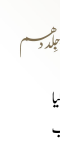
عناد بدعت کی نشانی ہے۔'' (الضاً ص:٣٢)

ا كابرِد يوبند،مولا نااحدرضا خان كي نظر ميں

پیرحقیقت کسی اہلِ علم سے مخفی نہیں کہ مولا نا احمد رضا خان بریلوی نے اپنی کتاب ''حسام الحرمين'' ميں قطب الارشاد حضرت مولا نا رشيد احمر گنگوہی، حجة الاسلام حضرت مولا نامحمة قاسم نا نوتوى،مؤلف "بهذل المصجهو د ،مثرح الي دا ؤدومؤلف" برابين قاطعه'' حضرت مولا ناخلیل احمرصاحب محدث سهار نپوری،اور حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھانوی، رحمهم الله، پر كفر كا فتوى لگايا ہے۔ چونكه اكابر كى عبارتوں ميں قطع وبريد كرك تكفير كى مهم چلائي كئي تهي، اس لئے شخ العرب والعجم حضرت مولا ناسيّد حسين احمد مدني رحمة الله عليه نے بھی ان کے جواب میں 'الشہاب الثا قب' ککھی، حضرت مولا نامحم منظور صاحب نعمانی اور حضرت مولانا مرتضی حسن صاحب جاند پوری رحمة الله عليه وغيره علائے دیو بند نے ان کے ردّ میں کتابیں کھیں۔''حسام الحرمین' کے تکفیری فتووں کی بنا پر ہی علمائے حرمین شریفین نے اکابرعلمائے ویو بندکو ۲۶ سوالات بھیجے جن کے جوابات حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب نے لکھے، جن پراس وقت کے اکابرد یو بنداور علمائے حرمین شریفین نے اپنی تصدیقات کھی ہیں، ہم دیو ہندی ہریلوی محاذ آرئی نہیں چاہتے اور نہ ہی ہماری پیہ بحث بریلوی علماء سے ہے۔

اس وقت ہماری بحث خصوصی طور پر جناب صوفی محمدا قبال صاحب (مقیم مدینه منورہ)،مولا ناعبدالحفیظ صاحب کمی اورمولا ناعزیز الرحمٰن ہزاروی ہے ہے، جوحضرت یشخ الحديث مولا نامحرز كرياصاحب مهاجرمدني رحمة الله عليه كے متوسلين اور خلفاء ميں سے ہيں، کیونکہان حضرات نے مولا ناکی مالکی کی کتاب مفاہیم کا اُردوتر جمہ 'اِصلاحِ مفاہیم'' کے نام سے شائع کیا ہے، اور جناب صوفی محمد اقبال صاحب موصوف نے مولا نا احمد عبدالرحمٰن صاحب صدیقی (نوشہرہ) کے نام بعنوان' اُردوتر جمہ شائع کرنے کا مقصد' اس کتاب کی ممل تائدی ہے، چنانچہ کھتے ہیں:

''زیرِنظر کتاب''المفاہیم'' کے اُردور جمہ میں فیصلہ ہفت





مسکلہ اور المہند والے ہی مسائل کوعلمی دلائل کے ساتھ خوب واضح کیا گیاہے، جس کوعرب وعجم میں فریقین کے جیدعلائے کرام نے خوب سراہاہے۔'' اورمولاناعزیز الرحمٰن صاحب خطیب جامع مسجد صدیق اکبر، چو ہڑ (راولپنڈی) نے بھی اپنی تقریظ میں لکھاہے:

''ہم نے فضیلۃ العلامۃ الجلیل السید محمد بن العلوی المائکی الحسنی المحکی دامت برکا ہم کی کتاب ''مفاهیم یجب ان تصحح''کا مطالعہ کیا، ہم نے اس کو ماشاء اللہ الیں تحقیق کتاب پایا جس میں انہوں نے مختلف انواع کے فوائد کوعلاء کے وقار اور حکماء کے انداز کا التزام کرتے ہوئے عمدہ انداز میں جع کیا ہے۔ فیجنز اہ اللہ خیسرًا اکتزام کرتے ہوئے عمدہ انداز میں جع کیا ہے۔ فیجنز اہ اللہ خیسرًا اور ہم نے دیکھا کہ جو کچھاس میں ہے وہ مکمل طور پر متقد مین ومتاخرین جمہور اہل سنت والجماعت کا مذہب ہے۔ النے '' (ص:۲۱) مولود میں حاضر ہونے وغیرہ کے بیش کئے ہیں، ان کے ردّ میں اکا برعلائے دیو بند کتا ہیں مولود میں حاضر ہونے وغیرہ کے بیش کئے ہیں، ان کے ردّ میں اکا برعلائے دیو بند کتا ہیں شائع کر چکے ہیں، تو کیا مولانا عزیز الرحمٰن صاحب کے نزد میک بیاکا برعلائے دیو بند، جمہور اہل سنت والجماعت میں شامل نہیں ہیں۔

۲:.....مولانا مکی مالکی نے مولانا احمد رضاخان صاحب کی محبت کو اہلِ سنت کی ، اور ان کے ساتھ بخض کو اہلِ بدعت کی نشانی قرار دیا ہے ، ان کے نزدیک مولانا احمد رضاخان صاحب معیارِ حق ہیں اور مولانا احمد رضاصا حب اکا برویو بند کی تکفیر کرتے ہیں۔ قول فیصل قول فیصل

ہم دیوبندی، بریلوی تنازع بڑھانانہیں چاہتے، کیکن جب کوئی مسکہ درپیش آئے گا تو اس کوہم اکابرعلائے دیوبند کی تحقیق کے مطابق حل کریں گے۔ہم ان حضراتِ اکابر علائے دیوبند کو، حضرات خاندان ولی اللّٰہی کے بعد مذہباً اہلِ سنت والجماعت کا



110

چە**فىرىپ**دۇ







ترجمان اور وارث تسليم كرتے ہيں۔ اب آپ حضرات دو كشتيوں ميں پاؤں ندائكا ئيں، حق واضح ہے، ہم آپ حضرات كواس وقت تك سابق ديو بندى قرار ديتے رہيں گے جب تك كه آپ مولانا مكى مالكى موصوف كى كتاب "المفاہيم" اور "حول الاحتیف ال بالموللد النبوى المشریف" سے صاف طور پر براءت كا اعلان نہيں كرتے، و ما علينا الا البلاغ! خادم المل سنت مظہر حسين غفرلة خادم المل سنت مظہر حسين غفرلة مادم المل سنت مظہر حسين غفرلة الا الملاغ!

٢:....فضيلة الشيخ ملك عبدالحفيظ مكى كاخط:

"مخدوم مكرم ومحتر م حضرت مولا نامحد يوسف لدهيا نوى، در قسكه الله وايانا

محبته ورضوانه، آمين!

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد!

کے دنوں قبل اندن پہنچا تھا، وہاں کچھ دوستوں نے رسالہ' بینات' محرم الحرام الا ۱۲ اس کا دکھایا، جس میں آل مخدوم کا مضمون بعنوان' کچھ اِصلاح مفاہیم کے بارے میں' دیکھا پڑھا، اس کتاب اور اس کے مصنف سے متعلق کا ٹی کچھ معلومات چونکہ اس سیاہ کار کے ذہن میں ہیں، آنجناب کا مضمون چونکہ کئی جگہ ایسا رُخ اختیار کر گیا ہے جونہیں ہونا چاہئے تھا (اس سیاہ کار کے خیال میں)، اور وجہ اس کی بظا ہر صحیح معلومات کی عدم دستیا بی جاسے تھا (اس سیاہ کار کے خیال میں)، اور وجہ اس کی بظا ہر صحیح معلومات کی عدم دستیا بی کہ جاس کئے خیر خواہی کے طور پر بیسو چا کہ آل مخدوم کی وسیج النظری اور وسعت صدری و کیا نہ اخلاق سے فاکدہ اُٹھاتے ہوئے ضرور بید چیزیں خدمتِ عالی میں عرض کر دوں، کر بیانہ اخلاق سے فاکدہ اُٹھاتے ہوئے ضرور بید چیزیں خدمتِ عالی میں عرض کر دوں، ویسے بیسیاہ کار بھی ہمیشہ بہی کوشش کرتا رہا ہے کہ جھڑ وں میں نہ پڑے اور جو آپ نے اس بارے میں فورا پور ااس کا مؤید ہے۔ مگر ویسے بیاں چونکہ مشکل بید پڑگئی کہ بظا ہر بیہ معلومات شاید کی اور ذریعہ سے آل مخدوم تک نہ بہنچ بیاں چونکہ مشکل بید پڑگئی کہ بظا ہر بیہ معلومات شاید کی اور ذریعہ سے آل مخدوم تک نہ بہنچ مستیں اس لئے جلدی میں بے تربیبی سے ہی سہی چند ملاحظات نمبر وار عرض کروں گا۔ سکتیں اس لئے جلدی میں بے تربیبی سے ہی سہی چند ملاحظات نمبر وار عرض کروں گا۔ تربیبی عالی حوصلگی وقوی استعداد سے اِن شاء اللہ خود ہی اس کا منشا و مقصد حاصل کرلیں گے۔









ا: .....آل مخدوم نے گئی جگہ پہلے دُوسرے اور تیسرے خط میں یہ اظہار فر مایا ہے کہ (جن حضرات نے اس پر تقریظات ثبت فر مائی ہیں، اس ناکارہ کا احساس ہے کہ انہوں نے بے پڑھے مؤلف کے ساتھ حسنِ طن کی وجہ سے لکھ دی ہیں .....الخ) حالانکہ یہ بات واقعہ کے بالکل خلاف ہے، چونکہ حضرت مولا ناعاشق الٰہی صاحب مد ظلہ العالی کے بارے میں بھی اس سیاہ کارکو بیا ندازہ ہوا تھا کہ ان کو بھی بعض لوگوں نے اس کے خلاف مختلف انداز سے اُبھارا اور بہی تأثر دیا تو انہوں نے حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب مد ظلۂ کے خلاف با قاعدہ بعض حضرات کو خط لکھا، جس کا اس سیاہ کارکو بہت افسوس ہوا۔ مگر حضرت مولا ناعاشق الٰہی صاحب کو اس سیاہ کار نے معذور جانا کہ انہیں صبح معلومات نہیں مختص اور گوں نے غلط انداز سے بھڑکایا، للبذا حضرت کی خدمت میں اس سیاہ کار نے اس بیارے میں مفصل عریضہ تحریر کیا، جس کی ایک فوٹو اسٹیٹ اس عریضے کے ساتھ ارسال ہے، بارے میں حقیقت عال واضح ہوجائے۔

آل مخدوم سے گزارش ہے کہ اس عریضے کو ضرور اہتمام سے بڑھ لیں، تاکہ تقریظات کے بارے میں حقیقت عال واضح ہوجائے۔

اس کو ٹھیک طرح سمجھانہیں، نہ ہمارے اکابر کے مسلک کو تیجے طور پر ہضم کیا ہے بلکہ اس کو ٹھیک طرح سمجھانہیں، نہ ہمارے اکابر کے مسلک کو تیجے طور پر ہضم کیا ہے بلکہ اس ناکارہ کو یہاں تک '' حسن طُن' ہے کہ بہت سے دُوسرے حضرات نے کتاب کے نام کا مفہوم بھی نہیں سمجھا ہوگا....الخ ) یہ سب کچھ آل مخدوم نے لکھ دیا ۔ یاللحجب - حالانکہ آپ جانتے ہیں کہ مقرطین میں حضرت مولا نامخد ما لک کا ندھلوی ، حضرت مولا ناسید حامد میاں ، حضرت مولا نامفتی محمد تقی عثمانی صاحب، اور حضرت مولا نا ڈاکٹر عبد الرزاق اسکندر مدظلہم العالی جیسے حضرات ہیں۔ یہ سیاہ کا راس پر کیا تیم رے کرے ... جہر حال آ نجناب جو کہ مجمہ تواضع ہیں، طبیعت مبار کہ کے لحاظ سے ایسے جملے ایسے حضرات کے بارے میں باعث جرت و تعجب ہیں، اس لئے بیشہ پڑتا ہے کہ سی جملے ایسے حضرات کے بارے میں باعث جرت و تعجب ہیں، اس لئے بیشہ پڑتا ہے کہ سی نے آنجناب کو بھی اس بارے میں گرمانہ دیا ہو، ورنہ ایسے کیوں لکھا جاتا ؟ واللہ اعلم! لندن میں ایک صاحب علم و تحقیق نے آل مخدوم کا مضمون پڑھ کر از خود اس سیاہ کارسے فرمایا



نه فهرست «نه







مسكراتے ہوئے (ايسالگتا ہے كوكسى نے حضرت مولا نالد هيانوى كو بھڑكا يا اوران سے يہ مضمون كھوايا ہے )واللہ اعلم!

سنسسآ اس مخدوم نے دُوسرے خط کے دُوسرے صفحہ پر''اکابر کا مسلک و مشرب''کا ذکر بھی فرمایا ہے، اس رسالے کا تازہ ایڈیشن بھی بیسیاہ کار بجوارہا ہے، جس میں اس نابکار کامفصل مقدمہ بھی ہے، اور وہ اسی غرض سے ارسال ہے کہ جیسے حضرت مولانا عاشق الہی صاحب کی خدمت میں بھی عرض کیا ہے، اسی طرح آل مخدوم کی خدمت میں بھی عرض ہے کہ اسے بغور و اہتمام سے ملاحظہ فرمایا جائے اور مقدمہ یا اصل رسالہ میں جو اصلاحات آب ججو یز فرماویں گے، اِن شاءاللہ اِن پر عمل کیا جائے گا، بشر طیکہ مقصو دِرسالہ کے خلاف نہ ہو۔ یہ بات حضرت مولانا عزیز الرحمٰن صاحب سے بھی طے ہو پکی ہے، وہ بھی بالکل تیار ہیں کہ جواصلاح ورد و بدل فرماویں گے اِن شاءاللہ کردیا جائے گا، شرطیکہ رسالہ کا مقصد فوت نہ ہو، اس سے متعلق اصلاحات کے بارے میں چا ہے اس سیاہ کارکومطلع فرمادیا جائے اور چا ہے حضرت مولانا عزیز الرحمٰن صاحب کوراولینڈی۔

است اس خدوم نے دُوسرے اور تیسرے خط میں حضرت صوفی محمد اقبال صاحب کے بارے میں تحریفر مایا ہے کہ وہ سیدعلوی مالکی سے بیعت ہوگئے ہیں، تواس بارے میں عرض ہے کہ اس سیاہ کار کے علم کے مطابق تو سید محم علوی مالکی کسی کو بیعت ہی نہیں کرتے۔ اس سیاہ کار نے ایک دفعہ صراحنا ان سے بوچھا تھا توانہوں نے فر مایا تھا کہ: میں کسی کو بیعت نہیں کرتا، البتہ بیر سی کے کہ انہوں نے حضرت صوفی صاحب کوسلسلہ شاذلیہ میں اجازت وخلافت دی ہے، اور بیر تجناب کے علم میں ہوگا کہ حضرت صوفی صاحب کوئی مشائخ نے حضرت مولا نافیر محمت فر مائی، اس سیاہ کار کے علم کے مطابق ان میں مشائخ نے حضرت مولا نافیر محمت فر مائی، اس سیاہ کار کے علم کے مطابق ان میں حضرت مولا نافیر محمد نر مائی، اس سیاہ کار کے علم کے مطابق ان میں حضرت مولا نافیر محمد نر مائی، اس سیاہ کار کے علم کے مطابق ان میں خان میں بین بیا ہوئی ہے، اور تصوف کے لیا ظاسے اس خان میں بیا ہوئی ہے، اور تصوف کے لیا ظاہر کوئی حرج بھی نہیں، جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب میں بظاہر کوئی حرج بھی نہیں، جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب میں بط ایم نوز آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب میں بظاہر کوئی حرج بھی نہیں، جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب میں بظاہر کوئی حرج بھی نہیں، جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب میں بظاہر کوئی حرج بھی نہیں، جیسا کہ خود آل مخدوم کو حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب کے اور حضرت اقد س ڈاکٹر عبدالحی صاحب کے اور حضر ان کوئی اور حضرات نے د









۵:.....حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب کے ایک مرید نے آل مخدوم کو جو خط لکھا، اس میں انہوں نے نوٹ دیا کہ:'' پی<sup>حضرات تبلیغ</sup>ی جماعت کےخلاف بھی ذہن بناتے ہیں،اس سے مجھے بخت نکلیف ہوتی ہے''اوراس کومن وعن آں مخدوم نے مان کرید بھی بے چارےسیّد محمدعلوی ماکنی کے کھاتے میں ڈال دیا، حالانکہاس سیاہ کار کے بقینی علم کے مطابق سیّد محمه علوی مالکی تبلیغی کام اور تبلیغی ا کابرین ہے قلبی تعلق رکھتے ہیں، اور خود وہ سعودی حضرات مکه مکرمه، جده و مدینه منوره والے جو پختگی سے بلیغی کام میں لگے ہوئے ہیں، وہ ہمیشہان کی مجلس میں یا ہندی واہتمام ہےآتے ہیں، بلکہ سیّد محدعلوی صاحب کے ہاں سبقاً سبقاً اور درساً درساً ' صياة الصحابة ' يرهائي جاتى ہے ، جسے سيّد صاحب طلبه كوخود يره اتے ہيں۔ بہرحال حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب مظلہم العالی کے متعلق بیالزام کہوہ تبلیغ کے خلاف ذہن بناتے ہیں،اس ساہ کار کے خیال میں غلطفہی برمبنی ہے۔ چونکہ رائے ونڈ والوں نے حضرت شیخ قدس سرۂ کےانقال کےفوراً بعد تبلیغی نصاب سے'' فضائل درودشریف'' کو نکال دیا تھا،اور جب ان کا محاسبہ کیا گیا توان میں سے ایک صاحب نے غلط بیانیوں سے پُرایک خطاکھا،جس کے جواب میںان کی غلط بیانیاں واضح کی گئیںاور بیہ کہ بیکا مبلیغی اُصول کے بھی خلاف ہے ....الخ ۔ چونکدایسے عناصر کی مخالفت ہوگی ہوگی اس لئے اس مرید نے بیٹمجھ لیا کہ نعوذ باللہ حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب مدخلہ نے نفس تبلیغی کام کی مخالفت کی ہے۔ حالانکہ بیسیاہ کارجانتا ہے کہ حضرت مولا ناکے کتنے ہی مریدین اگر کہا جائے کہان کے سینکڑوں بلکہ ہزاروں مریدین تبلیغی جماعت میں اہتمام سے لگے

ہوئے ہیں اور حضرت مولا نا خودان کا تعارف کی باراس سیاہ کار سے کرواچکے ہیں، کی ان میں سےاپنے اپنے محلوں اور علاقوں کےامیر و ذمہ دار ہیں۔ بیسیاہ کاربیسب چیزیں خود دیکھے چکاہے تو کیسے یقین کرلیا جائے اس الزام کا؟ ہاںِ!البنة وہ بات برحق ہے کہ بعض ایسے

ریمے ہوئی ہے۔ اور کی بات میں اور کی ہوگا جنہوں نے فضائل درود شریف نکالا افراد وعنا صرکی ضرور مخالفت کرتے ہوں گے اور کی ہوگی جنہوں نے فضائل درود شریف نکالا

یا اور کوئی بے اُصولی کی ہو، اور اس طرح کی تقید و اَفراد کی مخالفت، جماعت کی مخالفت تو نہیں ہوتی، و حاشا ان یکون ذالک! اور حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب تو حضرت شِخ











قدس سرۂ کے عاشقِ صادق ہیں،ان سے کیسے ایسی توقع کی جاسکتی ہے؟ نعوذ باللہ!

۲: ...... آخری اور اہم بات یہ کہ آنجناب نے حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب مد ظلہ کے'' حق چاریار'' میں مضمون کی وجہ سے یہ طے کرلیا کہ'' سیّد مجمد علوی مالکی دراصل ہریلوی عقیدہ کے حامل اور فاضل ہریلوی جناب مولانا احمد رضا خان مرحوم کے بیک واسطہ خلیفہ ہیں'' اھے۔

اس بارے میں بیسیاہ کاراپنی معلومات آل مخدوم کی خدمت میں بھی اور آپ کے توسط سے حضرت قاضی صاحب کی خدمت میں بھی پیش کرنا چاہتا ہے جو مندرجہ ذیل میں (پھراس کے بعد اِن شاءاللہ حضرت قاضی صاحب کے پیش کردہ حوالہ جات و دلائل پر بھی کچھ عرض کروں گا):

عرض ہے کہ سیّد محمد علوی مالکی جن کی پیدائش غالبًا ۱۳۶۳ ھ یا ۱۳۹۵ ھ کی ہے، مکہ معظمہ میں پیدا ہوئے،سا دات حشی خاندان ہے، دسیوں پشتوں سے ان کے ہاں علم کا سلسلہ چلا آر ہا ہے، علمی لحاظ سے نہایت وجیہ خاندان ہے، ان کے والدسیدعلوی بن عباس مالکی مرحوم کے ہمارے تمام اکابرے تعلقات تھے، اور ہمارے اکابر کے بہت زیادہ مداح تھے۔ بچین سے بیسیاہ کارخود دیکیر ہاہے کہ مدرسہ صولتیہ میں ان کا ہمیشہ آنا جانار ہتا تھا، ہمارے آقا حضرت شیخ قدس سرہ کی خدمت میں جب تک حیات رہے ہمیشہ بہت ہی محبت و تعلق سے آتے رہے، طرفین سے عجیب مودت و محبت کا معاملہ ہوتا، مرحوم سید علوی صاحب کی طرف سے بہت ہی زیادہ حضرت کا اکرام ہوتا، بالکل حضرت کے شایانِ شان۔ اسی طرح حضرت مولا ناخیر محمرصاحب بہاولپوری مکی کے ہاں بھی ان سیّدعلوی مالکی صاحب کی ہمیشہ آمدورفت رہتی تھی،حضرت مولا ناسعیداحمد خان صاحب کا ان کے ہاں ہمیشہ جانا اوران کا بہت اہتمام سے ان کے ہاں آنا۔ایک دفعہ بیسیہ کاربھی حضرت مولانا کے ساتھ سیدصاحب مرحوم کے ہاں تھا تو سیدصاحب نے حضرت مولانا سعیدصاحب کے بہت محبت سے ہاتھ پکڑے اورسب لوگوں کو (حاضرین کو) مخاطب کر کے فرمایا: ''اشھدو اانسی احب هذا الوجل!" كنَّ بارجوش وجذبه مين بيرجمله دبرائے ـاسى طرح جوبھى اينے اكابر









ہندو پاک سے مکہ مکر مہ جاتے سب ہی سے تعلق و محبت کا معاملہ فر ماتے ،اسی وجہ سے جب ان کے بیٹے یہ سیّد محمد علوی مالکی مصنف' مفاہیم' تعلیم سے فارغ ہو گئے توانہوں نے ان کو دارالعلوم دیو بند تحمیل تعلیم کے لئے بھیجا اور جبیبا کہ سیّد محمد علوی صاحب نے اس سیاہ کارکو خود سنایا کہ وہ چھے ماہ تک دارالعلوم دیو بند میں مقیم حضرت مولانا معراج الحن صاحب رحمة اللّه علیہ کی مہمانی و مگرانی میں رہے اور سب اسا تذہ خصوصاً حضرت مولانا سیّد فخر الدین صاحب اور حضرت مولانا مخراج الحسن وغیرہ سے استفادہ کیا، مگر و ہاں طبیعت سخت خراب ہوگئ صاحب اور حضرت مولانا مشکل ہوگیا اور مجبوراً حسرت سے رخصت لے کر پاکستان سے ہوتے ہوئے واپس مکہ مکر مہ چلے گئے اور پھر جا معدالا زہر سے پی آنچ ڈی کیا۔

خودان سیّر محمّر علوی ما کلی کا حال ہیہ ہے کہ بہت محبت سے اپنے دارالعلوم دیو بند کے قیام کے قصے سناتے ہیں، بلکہ جب رابطہ کی طرف سے ندوۃ العلماء کے بچاس سالہ جشن میں گئے تواس کے بعد خاص طور سے حضرت مولا ناسیّراسعد مدنی کے ہمراہ دارالعلوم دیو بنداور مظاہرالعلوم وہاں کے اکابر سے ملنے واستفادہ کرنے کے لئے گئے۔

حضرت مفتی شفیع صاحب اور حضرت بنوری قدس سرهٔ سے بہت زیادہ تعلق تھا اور ہے، ہمیشہ ان کے تذکر ہے کرتے ہیں۔ حضرت مولا ناڈاکٹر عبدالرزاق اسکندرصاحب نے اپنی تقریظ میں اس تعلق کا حوالہ بھی دیا ہے، جب حضرت بنوری شتم نبوت کی تحریک سے قبل حرمین شریفین آئے تو اس وقت اس سیاہ کارنے خود دیکھا کہ مدینہ منورہ میں کئی روز تک لگا تارسیٹر مجمع معلوی مالکی بڑے اہتمام سے حضرت بنوری قدس سرۂ کے ساتھ ساتھ دہتے تھے۔

اسی طرح جتنے بھی اکا برعلائے دیو بند ہندو پاک سے حرمین میں آتے ،سیّدمُد علوی کامعمول ہے کہ ان کی خدمت میں حاضری دیتے ہیں۔ رہا ہمارے حضرت شخ کے ساتھ ان کا تعلق ، تو وہ بیان سے باہر ہے ، ہمیشہ اپنے والدصاحب کے انتقال کے بعد سے حضرت شخ کواپنے والد کی جگہ جانا ، بلکہ '' ابی'' کہہ کے ہی مخاطب کرتے ، جب بھی حضرت کی خدمت میں آتے (اور اکثر آتے ہی رہتے تھے) ہمیشہ پہلے حضرت شخ کے دست مبارک کو بوسہ دیتے ، پھر بھی گھٹوں کو مبارک کو بوسہ دیتے ، پھر بھی گھٹوں کو



جه فهرست «خ







اور بھی یا وَل کوبھی بوسے دے دیتے ،اور حضرت اس پر محبت و شفقت سے ان کو لپٹا لیتے ، حضرت شیخ ان سے بہت بے تکلف رہتے اور مزاح بھی فرماتے، بالکل جیسے اپنے خواص كے ساتھ معاملہ فرماتے ہيں۔حضرت شيخ قدس سرہ كے تقريباً تما مي خدام اس بات كوجانتے ہیں کہ حضرت نے ہمیشہ سید محم علوی مالکی کے ساتھ باپ کی طرح معاملہ فر مایا اور انہوں نے بیٹے کی طرح۔حضرت ہی کی نسبت سے انہیں اس سیاہ کار اور دیگر حضرات کے خدام و متعلقین سے نہایت زیادہ اُنس ومحبت ہے، ان کے اسباق میں ہمیشہ موقع بموقع اکابر علمائے حرمین وسلف صالحین کے ساتھ ساتھ ہمارے اکابر کا بھی تذکرہ آتا رہتا ہے، اسی ذیل میں ایک واقعہ سنا تا جاؤں کہ کئی سال قبل مولا ناسیدعبرالقادر آ زادصا حب نے مجھ سے فرمایا کہ: سیر محمد علوی مالکی صاحب سے وقت لے لیں ، ہم نے ملا قات کرنی ہے اور چونکہ وقت تھوڑا ہے اس لئے مختر ملاقات ہوگی۔ میں نے وقت لے لیامغرب سے عشاء تک، بیہ حضرات لیعنی مولانا آزاد صاحب اور ان کے ساتھی مولانا حنیف جالندھری، مولانا عبدالقوی ملتان اورمولانا ضیاءالقاسمی عین مغرب کے قریب آئے ، حیائے کے بعد مولانا ضیاءالقاسمی صاحب نے فر مایا کہ: آزاد صاحب فر مارہے ہیں کہ سیّر محمد علوی سے ملنے جانا ہے، اور میرا دل تو نہیں چاہ رہا چونکہ سنا ہے کہ وہ ہریلوی ہے اس کے ہاں مولود ہوتا ہے۔ میں نے کہا کہ: ہریلوی دیو بندی جھگڑا ہندویا ک کا ہے! ایک بات یا درکھیں کہ عرب نہ کوئی یکا دیو بندی ہوتا ہے نہ ہریلوی ،البنۃ اگرآپ مولود شریف کی مجلس ان کے ہاں ہونے کی وجہ ہے انہیں بریلوی کہتے ہیں یا جس نے آپ کو بتایا ہے تو یہ بڑی مشکل پڑ جائے گی کیونکہ <mark>مولود تو عربوں میں عام ہے۔ ش</mark>خ عبدالفتاح ابوغدہ بھی ان میں شریک ہوتے ہیں، شخ محم*د* علی صابونی جن کی کتابیں مختصرتفسیر وغیرہ دارالعلوم دیو ہندمیں پڑھائی جاتی ہیں ،ان کے ہاں بھی مولود ہوتا ہے،اور شیخ زینی دحلان وشیخ سید برزنجی جن کی اسانیدِ حدیث ہمارے ا کابر رحمہم اللہ نے لی ہیں،ان کے ہاں بھی ہوتا تھا اور خودسیّدالطا کفہ مکہ مکرمہ میں شرکت فرماتے تھے اور خود حضرت امام ربانی گنگوہی قدس سرہ کو مکه مکرمہ کے مولود پر إشكال نہيں تھا، ہندوستان میں وہاں کے حالات کی وجہ ہے منع فرمایا تھا....الخ۔اس طرح کی بات کی اور











پیصاف کهددیا که دیا که دیا که بهرحال سیّر محمعلوی ما کلی میری معلوماتِ یقینیه کے مطابق بریاوی تو قطعاً نہیں ہیں، البتہ انہیں ہمارے حضراتِ اکابرواصاغر سے خوب تعلق ہے، اگر شرح صدر سے جانا چاہیں تو بسم الله، ورنہ میں فون کر کے معذر ت کر لیتا ہوں که به حضرات نہیں آرہے۔ انہوں نے آخر طے کیا کنہیں، چلتے ہیں، چلنے میں کیا حرج ہے؟ الہذاگئے، وہاں پہنچے مغرب کوتقریباً آدھا گھنٹہ ہو چکا تھا، سیّد محموعلوی صاحب کیا حرج ہے؟ الہذاگئے، وہاں پہنچے مغرب کوتقریباً آدھا گھنٹہ ہو چکا تھا، سیّد محموعلوی صاحب ہمارے دیر سے پہنچنے کی وجہ سے طلبہ کو درس دے رہے تھے، غالبًا حدیث شریف ہی کا درس تھا، ہمیں دیکھتے ہی انہوں نے اعلان کر دیا کہ سبق ختم، چونکہ مہمان حضرات آگئے ہیں، طلبہ نے جو کہ تیں جالیس غالبًا ہوں گے، تیا ئیاں اُٹھانی شروع کر دیں۔

اور ہم لوگوں نے آگے بڑھ کر باری باری مصافحہ شروع کیا سب سے پہلے سید عبدالقادرآ زادصاحب كاتعارف موا، پرمولانامحد حنيف جالندهري كا، جس يرخيرالمدارس كا بھی تذکرہ آیااور ساتھ حضرت مولانا خیر محمرصا حب اور حضرت اقدس تھانوی کا بھی ، پھراخیر میں مولا نا ضیاء القاسمی صاحب نے مصافحہ کیا ، جب اس سیاہ کارنے ان کا نام بتایا تو سیّر صاحب فرمایا: "القاسمي نسبة الي من؟" توعرض كيا كياكه: "الي قاسم العلوم مدرسة في ملتان" توسيّرصا حب فرمايا: "والمدرسة نسبة الى الشيخ محمد قاسم النانوتوى اليس هكذا؟" توجم نے كهاكه:"نعم!"تو حجيث سيّدصاحب نے اپنے ايك شاكر دكوجوتيا في أشار باتها يوجها: "تذكر الشيخ محمد قاسم النانوتوى اين ذكرناه اليوم في الدرس؟" توطالب علم نے تيائي وُوسر كوپير اكركها كه: "نعم...." اور پھر تفصیل بتائی کہ فلاں مسئلہ چیٹرانھا تو آپ نے حضرت مولا نامحہ قاسم نا نوتو کُ کی رائے بتائی تھی اوراس پراعتر اض اور پھراس اعتراض کا جواب۔ پیساری بات ہور ہی تھی اورسیّد صاحب نے مولانا قاسمی کا ہاتھ محبت سے بکڑا ہوا تھا چھوڑ انہیں،سیدصاحب نے یو چھا طالب علم سے کداور کن علماء ومشائخ ہند کا ہم نے اس بحث میں تذکرہ کیا؟ تو انہوں نے حضرت انورشاه صاحبُ اورحضرت بنوريٌ كابھي نام ليا تواس پر پھڑک كرمولا ناضياءالقاسمي نےاپنے انداز میں ہاتھ لہرا کرفر مایا:''واہ قاسم نانوتو گُ! تیرے ڈیکے کے تے مدیے!''



المرست المرست







یے حقیق کی جاسکتی ہے۔

سیّدصاحب نے قاسمی صاحب کا جوش دیکھا تو مجھ سے پوچھا کہ کیا کہا انہوں نے؟ تو میں نے ٹالا کہ' انہوں نے خوثی کا اظہار کیا ہے!'' تو سیّدصاحب اُڑ گئے کہ انہیں ان کے جوش والے جملے کا لفظی ترجمہ کر کے بتا ئیں، تو اس سیاہ کار نے اس کا حرفاً حرفاً ترجمہ کردیا، تو اس پرسیّدصاحب شجیدہ ہوگئے اور جوش میں فرمایا کہ:''نسعہ! کیف لا ہو الامام الکبیر المجاھد العظیم الذی جمع بین العلم والعمل والجھاد والود علی النصادی والهندوس ….. الخ،''بہت کچھقر بیاً دوچارمنٹ حضرت نا نوتوی قدس سرؤ کی ہی سیرتِ مبارکہ، ان کے کارنا مے، ان کے علوم ومعارف کوہی بیان کرتے رہے، جس کا ردیا ہو اگر ہدید یں اور انہوں نے اپنے شزردا جو کندھوں پرتھا (غالبًا) وہی ان کوئیش فرمادیا۔

کوئی ہدید یں اور انہوں نے اپنے شزردا جو کندھوں پرتھا (غالبًا) وہی ان کوئیش فرمادیا۔

ہرحال بدایک واقعہ ہے جس کے گواہ سب کے سب زندہ سلامت ہیں، ان

البتہ یہ بات ضرور ہے کہ چونکہ اس وقت سعودی عرب وظیمی مما لک میں جوایک فکری وعقائدی معرکہ برپاہے، اس میں اگر سلفی حضرات کے بڑے شخبن باز ہیں تو اہلِ حق وجمہور اہلِ سنت کے بڑے سیّے مجموعاوی مالکی ہی لوگوں کی نظروں میں شار ہوتے ہیں، اس وجہ سے بریلوی حضرات کی یہ پوری کوشش ہے کہ وہ سیّد مجمد علوی مالکی کو بریلوی ثابت کردیں،

اس لئے بعض جگہ غلط بیانیاں بھی ہور ہی ہیں اور کہیں مبالغہ بھی (جیسے کہ اخیر میں یہ سیاہ کار ثابت کرے گا) لیکن حقیقت ِ حال یہ ہے کہ خود سیّد محمہ علوی مالکی صاحب اپنے آپ کوئس پلڑے میں ڈالتے ہیں؟ اس سیاہ کارکی نقینی وحتمی معلومات کے مطابق وہ اکا بر دیو بندگی

بر المسائل ہیں،خوداس تقاریظ کے مسلے میں دیکھئے کہ انہوں نے صرف علمائے دیو بند ہی کی تقاریظ کی ہیں، بیرنہ کہا جائے کہ ہریلوی علماء کی تقاریظ شایداس لئے نہ کی ہوں کہ' بیر

نجری سلفی علاء کے مخالف مشہور ہیں، تواس سے فائدہ نہاُ ٹھا سکتے'' چونکہ انہوں نے عرب

کے کئی ملکوں کے ایسے علماء کی تقاریظ لی ہیں جو کہ ہریلویوں ہی کی طرح ان حضرات خجدی

سلفی علماء کے کٹر مخالف سمجھے جاتے ہیں۔



چه فهرست «خ







بلکہ اسی سیاہ کارکی قطعی رائے ہے کہ انہوں نے قصداً وعمداً ایسا کیا ہے تا کہ عملاً وہ ا کا برعلمائے اہل سنت و جماعت ( دیو بند ) ہی کے بلڑے میں بڑیں ،اس کی تائید میں عرض کروں کہ حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب کی تقریظ میں جو بدالفاظ لکھے ہوئے ہیں:

> "فقد رأينا دائمًا شيخنا الامام القطب محمد زكريا الكانده لوى المدنى قدس الله سرة يحبه حبًّا شديدًا ويعتبره كأحد ابنائه وهو ايضًا من اعظم المحبين لشيخنا في حياته وبعد مماته كما انه عظيم المحبة والتقدير لمشايخه ومشايخنا الذين استفاد من علومهم وفاضت عليه بركاتهم كامام العصر المحدث الجليل السيد محمد يوسف البنوري الحسيني، والامام المحدث الكبير السيد فخرالدين المراد آبادي شيخ الحديث بدار العلوم ديوبند، والامام المفتى محمد شفيع الديوبندى المفتى الاعظم لباكستان، والامام الداعية المحدث الشيخ محمد يوسف الكاندهلوى وامثالهم قدس الله سرهم، والارواح جنود مجندة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف."

توجب یہ جملے سید صاحب نے تقریظ میں پڑھے تو ہمارے سامنے تقریظ والے ورق كومحبت وعقيدت سے اپنے سرير كھا اور بيالفاظ فرمائے: "نسعم! عسلسي السوأس والسعين!" توبتائي ايسے كوئى بريلوى كرسكتا ہے؟ ہاں! پيضرور ہے كہ چونكه يدديو بندى بریلوی جھگڑا ہندو یاک کا ہے،انہیںان زیاد تیوں کی خبرنہیں جو ہریلوی حضرات نے ا کا برِ دیو بند کے ساتھ کی ہیں،اس لئے علائے عرب کے دل میں بریلویوں کے بارے میں وہ حساسیت (الرجک) بھی نہیں جو عام طور پر دیو ہندیوں میں ہوتی ہے،اور بیا یک طبعی امر ہے اس لئے جب کوئی بریلوی عالم ان کے ہاں جاتا ہے تو وہ حضرات نقاء قلب سے اس



چە**فىرسى**دى







سے ملتے ہیں اورا گروہ عقیدت ومحبت کا اظہار بھی کرے اوران کے فکری وعقائدی مخالفین کے ساتھ اپنی بدعقیدگی اور دشمنی کا کھل کرا ظہار بھی کرے تو وہ ان سے کھل جاتے ہیں۔
ہر علاقے کے چھے معروضی حالات ہوتے ہیں، جن کے اثرات لازمی ہوتے ہیں، عرب علاقوں خصوصاً سعودیہ اور خلیجی علاقوں میں ومصروشام میں تین مسائل میں اختلافات چوٹی پر ہیں:

ا:....سلفیت اوراس کے مقابل اشعریت و ماتریدیت ۔

٢:..... تقليد وعدم تقليد

m:.....تصوف کی حقانیت اورا نکارِتصوف به

خود ہمارا حال بیہ ہے کہ جب کوئی شخص اس سیاہ کار کے پاس مصروشام وعرب کا آتا ہے تو حکمت عملی سے ان متنوں چیزوں کے بارے میں تحقیق کرتا ہوں کہ وہ ہماراموافق ہے یا مخالف؟ تو جب کوئی ان تینوں اُمور میں ہمارے اکابر کے موافق ہوتا ہے تو اگر ایسا شخص اجازتِ حدیث وغیرہ مانگتا ہے تو دے دیتا ہوں اور ایسوں سے بے تکلفی ہوجاتی ہے۔اب کوئی مصروشام وغیرہ ان ملکوں میں ان کا کوئی مقامی جھگڑ ایااختلا فات ہوں اوران میں سے کسی میں کوئی گمراہی ہونی بھی ممکن ہے تو بیسیاہ کارمعذور ہوگا کہ اس سے لاعلم تھا، اسی طرح وہاں کے علائے حرمین شریفین کاعموماً حال ہے، گواب بہت سی باتیں کھل کر سامنے آرہی ہیں۔سیّد محم علوی مالکی کے بارے میں پیسیاہ کاراپنی تقینی معلومات کے مطابق عرض کرتا ہے کہ وہ اپنے اکابر کے بہت ہی قریب اور انتہائی محبّ و جا ہنے والے اور ان کے علم و ہزرگی کے نہایت اعلیٰ درجے کے مداح ،اوران کے دین ومعرفت میں قربِ خداوندی میں اعلیٰ مراتب پر فائز ہونے کے مقرومعتر ف ہیں۔ دیو بندی بریلوی اختلا فات کا پچھان کوعلم ہے اور دل سے حاہتے ہیں کہ بیاختلافات ختم ہونے حاہئیں اور ان حضرات (بریلویوں) کی طرف سے اکابر دیو بند کی تکفیر کا انہیں علم ہے، جس کی وجہ سے اس امر کی شدیداور پُرزور مذمت کرتے ہیں اوراس پرشدیدترین نکیر کرتے ہیں ،البتہ پیچاہتے ہیں دل سے کہاس وقت جبکہ عالمی کفر، اسلام ومسلمانوں کےخلاف متحد ہو چکا ہے تو دیو ہندی







جِلد د<u>-</u>



بریلوی اختلافات کوبھی ختم ہونا چاہئے (بیان کی خواہش ہے جس کاوہ ہمیشہ اس سیاہ کارسے اظہار کرتے رہتے ہیں) گواس کتاب مفاہیم میں بیجند بہ کارفرمانہیں تھا، بلکہ بیکتاب توسلفی حضرات کی طرف سے جب تکفیر بازی کی گئی تواس کے ردّ میں یہ کھی گئی کہ تکفیر کرنی غلط ہے۔ اب بیسیاہ کار حضرت قاضی مظہر حسین صاحب مد خلائے کے دلائل کی طرف آتا ہے، جس سے انہوں نے سیّد مجمد علوی مالکی کا بریلوی بلکہ '' کرٹر بریلوی'' ہونا مستنبط فرمایا ہے، جس سے انہوں نے سیّد مجمد علوی مالکی کا بریلوی بلکہ '' کرٹر بریلوی'' ہونا مستنبط فرمایا ہے، اسی بے۔ یہاں سفر میں بیسیاہ کاراصل رسالہ 'حق چاریار'' کی طرف تو رجوع نہ کرسکا، البتہ آ نجناب نے جو'' بینات' میں ان کا پورا مضمون اس امر سے متعلق نقل فرمایا ہے، اسی پر اکتفا کیا گیا ہے، اوراسی لئے'' بینا ہے' ہی کے صفحات وسطور کے حوالے ہوں گے۔ اکتفا کیا گیا ہے، اوراسی لئے'' بینا ہے صن ۲۸ سطر: 19 پر ہے کہ:'' آپ خلیفہ اعلیٰ حضرت

خطیب مدینهٔ مولاناضیاءالدین قادری رحمة الله علیه کے خلیفه ہیں....الخ ''' پیتو دعویٰ ہے جناب مفتی محمد خان صاحب قادری کا، ماہنامہ''جہانِ رضا'' میں، مگراس دعویٰ کی دلیل جو چند سطروں کے بعد دی گئی ہے، اسے بھی ملاحظہ فرما ہے'' بینات''

ص: ۴۸ سطر: ۲۴ جوبلفظه بدي:

''خودمولا نامالکی ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ جن لوگوں سے
میں نے سندِ حدیث حاصل کی ہے، ان میں سے ایک معمرترین بزرگ
جن کی عمرسوسال سے زائد ہے مولا ناضیاءالدین قادری ہیں .....الخ''
تو قصہ اجازتِ طریق وخلافت کا نہیں ہے، بلکہ اجازتِ حدیث کا ہے، اور اس
سے کوئی کسی کا خلیفہ نہیں بنتا، بلکہ اجازتِ حدیث کے لئے معتقد ہونا اور ہم مذہب اور ہم
عقیدہ ہونا کچھ بھی ضروری نہیں ہے، جیسا کہ اہل فن سے مختی نہیں، لہذا یہ دعویٰ تو باطل ہو گیا
کہ سیّد محمولوی مالکی صاحب مولا ناضیاءالدین قادری مدنی کے خلیفہ ہیں۔

دوسرا دعوى:..... ملاحظه هويينات ص: ٥٠ صطر:٢٧٠:

''بیعت غالبًا اپنے والد بزرگوار سے ہیں،حضور مفتی اعظم علامہ مولا نامصطفیٰ رضا نوری بریلوی قدس سرہ تیسری بار جب



174

 چې فهرست « خ

www.shaheedeislam.com





جج وزیارت کے لئے تشریف لے گئے تو وہاں بہت سے علماء ومشائخ کوخلافت واجازت سے نوازاو ہیں علامہ سید محمد علوی مالکی کو بھی تمام سلاسل کی اجازت عطافر مائی۔''

اس سیاہ کار کی رائے یہاں بھی یہی ہے کہ یا تو یہ بھی اجازت ِ حدیث ہے، جس کو خلافت وطریقت پرمحمول کیا گیا ہے، پھریہ واقعہ س زمانہ کا ہے؟ اس کی بھی پچھ خبر نہیں، اور کیا نوعیت ہوئی؟ بہر حال دعوے کی کوئی دلیل نہیں ذکر کی گئی۔

بہرحال تیسرے دعوے و دلیل کو ملاحظہ فرمایئے اور بریلویوں کی غفلت اور ہمارے حضرت قاضی صاحب مدخلاۂ کی سادگی بھی ملاحظہ ہو:

تنیسرا دعویٰ:..... بینات ص:۵۱ سط:۸ اور اسی طرح ص:۵۳ سط:۸ پر اور

ص: ۲۹ سطر: ۱۵ ایر بیدے کہ:

''مولانا غلام مصطفیٰ مدرس شرف العلوم ڈھا کہ جج و زیارت کے لئے تشریف لے گئے تو وہاں حضرت مولانا مفتی سعداللہ کی سے ملاقات کی مفتی سعداللہ کی کے ایما پران کا وفد علامہ سید محمد علوی مالکی سے ملاقات کے لئے گیا، دوران ملاقات مولانا غلام مصطفیٰ نے کہا کہ: ہم اعلی حضرت مولانا احمد رضاخان فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کے شاگردوں کے شاگرد ہیں، اتنا سنتے ہی علامہ مالکی سروقد اُٹھ کھڑے ہوئے اور فرداً فرداً شبحی لوگوں سے مصافیہ ومعانقہ فرمایا اور بے حد تعظیم کی، شربت پلایا گیا، قہوہ پیش کیا گیا، انہوں نے پوری توجہ مولانا غلام مصطفیٰ اور ان کے ہمراہیوں کی جانب فرمادی اور ایک میٹری آہ بھر کرفر مایا:

سیدعلامه احدرضاخان صاحب فاصل بریلوی کوہم ان کی تصنیفات اور تعلیقات کے ذریعہ جانتے ہیں، وہ اہلِ سنت کے علامہ تھے، ان سے محبت سنی ہونے کی علامت ہے اور ان سے بغض رکھنا



چەفىرى**ت**ھىج





اہل بدعت کی نشانی ہے۔''

اسی طرح ص:۵۱ اورص:۴۹ پر ہے، مگر دیکھئے ص:۵۲ پر بعینہ یہی قصہ جب ڈ اکٹر مجرسعود احمد صاحب'' الدولة المکیہ'' کے افتتا حیہ میں نقل فر ماتے ہیں تو ذرا تحقیقی انداز سے اس کاس بھی درج فرماتے ہیں، تو لکھتے ہیں بلفظہ بینات ص : ۵۲ سطر: ۲ ملاحظه ہو:

> "أييح مولانا غلام مصطفى مدرسه عربيه اشرف العلوم راجشاہی بنگلہ دلیش کی زبانی سنئے،۲۲ساھ میں حج بیت الله شریف کے موقع پر چند رفیقوں کے ساتھ مولانا سیّد محمد علوی مالکی ( مکہ معظمہ) کے در دولت پر حاضر ہوئے....الخے''

تواس سے بیٹابت ہوا کہ بیحاضری۲۷ساھ میں ہوئی، یہاں بیشبہ نہ کیا جائے کہ ممکن ہے کہ سہو ہو گیا ہواور بیرحاضری ۱۹۷۲ عیسوی سن میں ہوئی ہو، اس لئے کہ جس سفرنامہ سے بید حکایت نقل کی جارہی ہے وہ ۲ ۱۹۰ء میں چھیا ہے جبیبا کہ اسی بینات ص ۵۲: سطر:اایر مذکور ہے۔

اب آیئے دیکھئے اے ۱۳۷ھ میں سید محم علوی مالکی کی عمر شریف مشکل ہے آٹھ سال کی ہوگی ،اور ظاہر ہے کہاس عمر میں مذکورہ وفدان سے ملنے نہیں آیا بلکہ حقیقت بیہے کہ بیہ وفدان کے والد بزرگوارسیّدعلوی بن عباس مالکی رحمة اللّٰدعلیہ سے ملنے آیا ہوگا اورانہوں نے حرمین شریفین کے عام علماء واشراف کے طریقہ پر جیسے ہرمہمان خصوصاًا گرعلماء ہوں توان کا بھی اکرام شربت وقہوہ سے کیا،البتہ جوعبارت نقل کی گئی وہ''اگر ثابت ہوجائے''اوراس میں بھی مبالغہ نہ ہوتو اسی برمحمول کی جائے گی کہ اس سے مراد انہی مذکورہ تین مسائل ' مسلفیت ، تقلید، تصوف' کی بنایر، بربنائے مخاصمت سلفیوں غالیوں کے بیالفاظ استعال كئے گئے ہوں نہ كہ بمقابل اكابر ديوبند، چونكه ٢٤٣١ ه يعني آج سے تقريباً چواليس سال يهلے علائے نحدو ہابیین سلفیین اور علائے حجاز اہل سنت و جماعت کا آپس میں اختلاف بہت زورون يرنهايت گرم تفار د ليهيخه 'الشهاب الثا قب' ميں حضرت شيخ الاسلام مدني قدس سرهٔ













کے قلم مبارک سے اس کا کچھٹمونہل جائے گا۔

بهرحال بیملا قات جو که سیّد محمرعلوی کی طرف منسوب کی گئی اور حضرت قاضی مظهر حسین صاحب مدخلہ بھی اس کے دھو کے میں آگئے اوراس کی بنا پرسیّد محمد علوی پر کٹر بریلویت کا الزام لگاتے ہیں اور اپنی معلومات کے مطابق "حق واضح" قرار دیتے ہیں، بیصاف صاف ثابت ہو گیا کہ نہ ملاقات ہمارے ان سید محمد علوی سے ہوئی اور نہ ہی وہ عبارت انہوں نے کہی۔ اس کئے اس سیاہ کارکا یہ پختہ خیال ہے کہ جیسے پہلے دعویٰ میں خلافت مولا ناضیاء الدین سے قطعاً غلط ہے، وہ صرف اجازت حدیث ہے،اوریہ تیسرادعویٰ بھی قطعاً غلط ہے، اسی طرح دُوسرادعویٰ بھی یا تواجازتِ حدیث پر ہی محمول ہے اور یاوہ ان کے والدصاحب کا قصہ ہےان کانہیں،اور ہے بھی اس زمانے کا جب سارے اُمور مخفی تھےاور وہ تین اُمور جو اُو پراس سیاہ کارنے ذکر کئے ہیں کہا نہی کواصل سب سمجھتے ہیں، چونکہ سیّدعلوی کو پیتہ چلا ہوگا که بیاوگ (بریلوی) انسفالی سلفی نهیس، اشعری یا ماتریدی بین-۲: شفی کر بین-سن ... تصوف کو مانتے ہیں بلکہ قادری ہیں، تو انہوں نے ان کو بتایا کہ ہم ان کواہل سنت سمجھتے ہیں، یقین کرتے ہیں اور پیسب کچھ ہمقابل سلفی منکرینِ نصوف وتقلید کے، نہ کہ ہمقابلہ ا کابرِ دیو بند کے، چونکہ سیّدعلوی مالکی مرحوم کی زندگی بھی ساری ہمارے سامنے ہے کہ ہمارےا کابر کے ہمیشہ مداح ومعتر ف وا کرام وتعظیم میں ہمیشہ مبالغہ کرنے والے رہے،خود اینے بیٹے کودارالعلوم دیو بند بھیجا، تو کیسے پی تصور کیا جاسکتا ہے کہ بیعبارت انہوں نے مقابلہ علمائے دیو بند کہی ہوگی؟

یہ پچھ معلومات ہیں جوعرض کردی گئی ہیں، آں مخدوم سے گزارش ہے کہاسے خالی الذہن ہوکر ماحول سے متأثر ہوئے بغیر پڑھیں،اورارشادِر بانی:

"يَّأيها الذين امنوا اذا جاءكم فاسق بنباٍ فتبينوا

ان تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين."

کو ملحوظ رکھا جائے ،مزید کسی استیصاح کی ضرورت مجھیں توبیسیاہ کا رحاضر ہے ،البتہ جو کچھ غلط بنا پر لکھا گیا، گزارش ہے کہ احسن انداز سے اس کا تدارک ضرور فر مالیا جائے ، یہی



(154)

جه فهرست «بخ





آ<u>ل مخدوم</u> سے اُمید ہے۔

وزادكم الله توفيقا لمحابه وقربا لديه بفضله وكرمه، امين والسلام عليكم روحمة الله وبركاته

ع**برا**لحفي**ظ**،لندن ۱۹رجولائي۱۹۹۵ء ـ''

> راقم الحروف كا جواب بسم (لله (لرحس (لرحيم (لحسرلله وسلام حلى حباده (لإزيه (صطفى!

بخدمت عالى قدر مخدوم ومعظم جناب الشيخ المحتر ممولا ناعبدالحفيظ كلى، حفظه الله،

السلام عليكم ورحمة اللدو بركانة!

کرامت نامہ بسلسلہ 'اِصلاحِ مفاہیم' جناب محرّم حافظ صغیراحمدزیدلطفہ' کے ذریعہ موصول ہوا تھا، اورلندن سے واپسی پراس کی نقل مولوی محمدر فیق میمن کے ہاتھ بھی موصول ہوئی، جواب لکھنے بیٹھا تو بھوم مشاغل نے آ دبوچا، بقول صائب:

. دیدن یک روئے آتشناک را صد دل کم است

من بیک دل عاشق صد آتشیں رخسارہ ام مزید یہ بنے

بهرحال مخضراً عرض كرتا هون:

۲۰۱:..... آنجناب نے پہلے اور دُوسرے نمبر میں حصولِ تقریظات کی تفصیل (بحوالہ خط بنام مولا نا عاشق الٰہی مدخلۂ ) درج فرمائی ہے، اسے پڑھ کر اندازہ ہوا کہ ان

تقریظات کامهیا بونادراصل آنجناب کی جدوجهداوروجاهت وشهامت کی کرامت ہے:

كارزلف تست مثك افشاني اما عاشقال

مصلحت راتہمتے برآ ہوئے چیں بستہ اند

قارئین کی سہولت کے لئے مناسب ہوگا کہ آنجناب کے مکتوب بنام مولا نا عاشق الہی منطلۂ کا وہ حصہ جس میں آپ نے حصولِ تقریظات کی تفصیل تحریر فر مائی ہے، یہاں نقل



اسا

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com





كردياجائے:

''.....جس ز مانے میں بیسیاہ کارمدینه منورہ میں مقیم تھاتو عَالبًا رئيج الاول يارئيج الآخر ٨٠٨ه ه كيسي دن سيدمجم علوي ماكبي كا لندن سےفون آیا کہ میں کچھدن کے لئے لندن آیا ہوا ہوں،حضرت مولانا یوسف متالا صاحب کے ہاں دوروز دارالعلوم بری گزار کرآیا ہوں، انہوں نے جزاہ اللہ خیراً میری بہت خاطر مدارات کی، بڑا جلسه بھی کرایا، جس میں ہزاروں کا مجمع ہوا، وغیرہ وغیرہ..... پھریپہ بھی بتایا کہ میں نے اپنی کتاب "مفاهیم یجب ان تصحح" کا ا یک نسخہ بھی انہیں ہدید یا جسے بڑھ کروہ بہت خوش ہوئے اورخصوصاً جوعالم اسلام کے مختلف علمائے کرام نے تقار پیلکھی ہیں،ان کودیکیھ كربهت خوش ہوئے، توميں نے كہاكہ: گويا پيا جماع ہے علائے اسلام کانجد یوں کے غلط عقائد ونظریات کے خلاف بھس پرحضرت مولا نا پوسف متالانے بنس کر کہا: مگراس میں ایک کمی ہے! میں نے يوجها: وه كيا؟ تو انہول نے كہا كه: اس ميں علمائے ابل السنّت والجماعه دیوبندی حضرات کی تقاریظ نہیں اوران کے بغیرا جماع نہیں ہوسکتا، چونکہ ایک عالم ان کے علم کالوہامانتا ہے۔جس پر میں نے کہا کہ: بیآ پ نے پیچ کہااور میں اب فوراً اس کی کوشش کروں گا۔ پچھ اور تفصیل بھی اس ذیل کی بتائی اور پھر پیہ کہا کہ: میں ابھی تو فوراً انڈونیشیا، سنگاپور وغیرہ جارہا ہوں، غالبًا ایک ڈیڑھ ماہ بعد فلاں فلاں تاریخوں میں جاریانچ دن میرے یاس ہیں، اگرتم بھی ان تاریخوں میں فارغ ہوتو میں سنگا پورسے کراچی آ جاؤں گا اور کراچی سے لا ہورا تکھے چلیں گے، چونکہ مجھے تقاریظ میں زیادہ اہمیت ایک تو حضرت مولا نا محمد ما لک کا ندهلوی کی ان کے علم کی وجہ ہے، اور









دُوسرے مولانا عبدالقادرآ زاد کی ان کی سیاسی وجاہت کی بناپر۔ میں (عبدالحفیظ) نے ان سے وعدہ کرلیا کہ آپ احتیاطاً ایک ہفتہ اس تاریخ سے قبل مجھے فون کرلیں تا کہ بات کی ہونے پران شاءاللہ یا کستان پہنچ جاؤں گا۔

لہٰذا ایک ہفتہ قبل ان کا فون آگیا اور متعین تاریخ سے ایک روز قبل به سیاه کارکرا چی پنچ گیا۔معہدالخلیل میں حضرت مولا نا یجیٰ مدنی مدخلہ کے ہاں مہمان رہے، وہاں سے میں نے سید محم علوی مالکی سے کہا کہ یہاں کراچی میں ہارے تین بڑے علمی مراکز ہیں ( دارالعلوم، فاروقیہ، بنوری ٹاؤن )،ان کی بھی اگر تقاریظ لے لیں تو بہتر ہوگا، تو انہوں نے اس کومناسب جانا لہذا رابطہ کیا تو پتہ چلا کہ حضرت مولا ناسليم الله خان صاحب تو و مان نهيس بين، البنة دونوں جگہ وقت طے کر کے ہم دونوں مع حضرت مولا نا کیجیٰ مدنی صاحب کے گئے، دونوں جگہ کے حضرات نے نہایت محبت وا کرام کا معاملہ فر مایا اور دونوں نے بیمناسب سمجھا کہ کتاب ہمیں دے دی جائے، جب آپ پنجاب سے واپس آویں گے تو ہم اچھی طرح مطالعہ کرکے تقریظ لکھ دیں گے۔سیدصاحب اس پر راضی ہو گئے اور ہم لا ہور روانہ ہو گئے، وہاں ہم رات کو پہنچے، حضرت حافظ صغیر احمد صاحب وغیرہ حضرات لینے آئے ہوئے تھے،مطار لا ہور پرحضرت حافظ صاحب سے پہ چلا کہ حضرت مولانا محمد مالک کاندھلوی تو ا گلے دن کسی سفر پر جارہے ہیں،لہذا مطارلا ہور سے سیدھا حضرت مولا نا کا ندھلوی کے گھر ہی گئے ، وہ منتظر تھے کہ انہیں خبر کر دی گئی تھی ، مل کر بہت خوش ہوئے، اور جب سید صاحب نے مقصود بتایا تو انہوں نے بھی یہی فرمایا کہ ابھی تو مجھے کتاب دے دیں رات کو اِن







شاء الله مطالعه کرلوں گا اور صبح آپ میرے ہاں ناشتہ کریں، اسی
وقت تقریظ بھی دے دوں گا۔ صبح ہم لوگ ناشتہ کے لئے پہنچ تو
حضرت مولانا محمد مالک کا ندھلوی نے بہت ہی زیادہ اس کتاب پر
خوشی کا اظہار فر مایا، وہاں کے بعض نجد یوں کے غلو کے کچھ لطفے بھی
سنائے اور کتاب کو بہت سراہا، پھراپنے دست مبارک سے کھی ہوئی
تقریظ مرحمت فرمائی، جس کے بیالفاظ ملاحظ فرمائیں:

"وفى الحقيقة ان هذا الكتاب يحتوى على موضوع مبتكر ومضامين عالية تحتاج اليه العلماء والطلاب، وفيه من حسن ذوق المؤلف وعلو فكرته ما تحل به المغلقات في موضوعات كثيرة في اصول الدين، ولا شك ان هذا الكتاب كشف الحجاب عن نكات مستورة وبعيدة عن انظار العلماء فجزاه الله احسن الجزاء واسبغ عليه من نعمه الظاهرة وباطنة. نسأل الله تعالى ان يمتع المسلمين وخاصة اهل العلم به ويعلوه دائما في مشارق الارض ومغاربها."

ی الفاظ اپنے قلم مبارک سے شخ الحدیث علامہ جلیل حضرت مولا نامحہ مالک کا ندھلوی قدس سرۂ نے لکھے ہیں، اور خوشی مسرت کے اس بارے میں جوآ ثاران کے چہرے مبارک پر تھے وہ بیان سے باہر ہیں، اور بہت ہی محبت وشفقت اورا کرام واعزاز کا معاملہ سید محمد علوی صاحب سے کیا جس سے سیدصاحب بہت مجوب بھی ہوئے، پھر حضرت مولا نا عبیداللہ اور حضرت مولا نا عبداللہ اور حضرت مولا نا عبدالرض اشرفی کے ہاں دار الاجتمام میں گئے، انہوں نے بھی بہت زیادہ اعزاز و اکرام فرمایا، جامعہ اشرفیہ دکھایا اور دونوں بہت زیادہ اعزاز و اکرام فرمایا، جامعہ اشرفیہ دکھایا اور دونوں









حضرات نے حضرت کا ندھلوی کی تقریظ کی تائید وتصدیق کی۔ پھر یہاں سے مولا نا سیدعبدالقادر آ زاد صاحب سے وعدہ تھا، وہاں گئے،انہوں نے جب حضرت کا ندھلوی کی تقریظ دیکھی تو بہت خوش ہوئے،اس وفت مولا نا آ زادصاحب نے اپنے کچھ رفقاء وعلاء کو بھی مدعو کر رکھا تھا، جن میں حضرت شاہ نفیس صاحب، مولانا عبدالغنی صاحب، مولانا علی اصغر صاحب اور مولانا عبدالواحد صاحب بھی تھے،مولانا آزادصاحب نے سیدصاحب کو پیشکش کی کہ جن الفاظ میں آپ چاہیں ہم تقریظ لکھنے کے لئے تیار ہیں۔ جب ہمارے علمی پیشوا حضرت مولا نامحد ما لک کا ندھلوی نے پوری رات مطالعہ کے بعداس کتاب پریتقریظ لکھ دی ہے تو پھر جو جا ہیں اس کے بارے میں ہم سے کھوالیں، مگر سید صاحب نے کہا کہ: نہیں! جس طرح آپ لوگ مناسب سمجھیں لکھ دیں، پھرسب نے مشوره سے ایک مخضر جامع مضمون تیار کیا، جسے اسی وقت ہاتھوں ہاتھ حضرت نفیس شاہ صاحب مدخلہ العالی نے تحریر فر مادیا،جس کے بهالفاظ ملاحظه هول:

"باننى اصالة عن نفسى ونيابة عن مجلس علماء باكستان واعضائه المنتشرين بفضل الله فى كل مدينة من مدن باكستان وخارجها والذى يضم نحو عشرين الف عالم لقد اطلعنا على كتاب مفاهيم يجب ان تصحح الذى صنفه فضيلة العلامة السيد الشريف محمد بن السيد علوى مالكى المكى فو جدناه يحتوى على ما عليه اهل السنة والجماعة سلفًا وخلفًا، وقد اجاد فيه و افاد بالادلة القر آنية و الحديثية و نرجوا من









الله سبحانه وتعالى ان يجمع كلمة المسلمين على الحق المبين ونحن معه في جهاده في الدعوة الى الله ونصرة اهل الحق، اهل السنة والجماعة .... الخ." مولانا عبدالقادرآ زادصاحب نے تقریظ پر دستخط کئے اور اُو پر مذکورہ بالا حیاروں حضرات نے اس پرتائیدوتصدیق فرمائی....۔'' نیزید بھی اندازہ ہوا کہاس نا کارہ نے تقریظات کے بارے میں جو بات محض ظن وتخیین ہے کہی تھی، وہ بڑی حد تک صحیح نکلی، چنانچہ جناب نے مولا نامحد تقی عثانی زید مجد ہ کی تقریظ کا بھی حوالہ دیا ہے، بیاس نا کارہ کی نظر سے نہیں گزری، مگراب''البلاغ'' (رئیع الاول ۱۲۱۲ھ،اگست ۱۹۹۵ء) میں شائع ہو چکی ہے،اس کی تمہید سے واضح ہے کہ میسوئی کے ساتھ کتاب کود کیھنے کا موقع ان کونہیں ملا، بیان کی ذہانت ود قیقہ رسی تھی کہانہوں نے ایک شب کے طائرانہ مطالعہ میں بھی کتاب کے اصلاح طلب چند پہلوؤں کی نشاندہی کردی، ورندان کےلمحات ِفرصت میں اس کی گنجائش نہیں تھی، اس لئے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ 'البلاغ ''۱۲۱۲ ھیں شائع شدہ حضرت مولا نامحرتی عثانی مدخلا کی تقریظ مع ترجمہ اوراس کے ملاحظات بھی یہاں نقل کرویئے جا ئیں۔

وه لکھتے ہیں:

''برم (الله (ارحم (الرحم بير حبي الله والرحم الرحم بيجب ان شخ محم علوى مالكى كى عربى كتاب "المصف اهيم يجب ان تصحح" آج كل بعض علمى حلقول بين موضوع بحث بنى موئى ہے، بالحضوص اس كے أردو ترجمه كى اشاعت كے بعد بيہ بحث شدت اختيار كرگئى ہے، اس بحث كے دوران بيدواله بھى ديا جار ہا ہے كه احقر نے اس كتاب پر كوئى تقريظ كھى تھى، اس بنا پر صورت حال كى وضاحت كے لئے درج ذيل تحريشائع كى جار ہى ہے:

اس کتاب کے مصنف شیخ محمد علوی مالکی مکه مکرمہ کے ایک









ممتاز ومشہور عالم شخ سیّدعلوی مالکیؒ کے صاحبزاد ہے ہیں، ان کے والد سے اکابر علائے دیو بند مثلاً: احقر کے والد ماجد حضرت مولا نا مفقی شفیع صاحب، حضرت مولا نا بدرِ عالم صاحب اور حضرت مولا نا سیّد محمد یوسف بنوری صاحب، رحمهم الله، کے تعلقات رہے ہیں، اور انہی تعلقات کی بنا پر ان کے صاحبزاد ہے مجمد علوی مالکی علوم دین کی تخصیل کے لئے کچھ مدت پاکستان میں رہے، اور احقر کے والدِ ماجد اور حضرت مولا نا سیّد محمد یوسف بنوری صاحبؒ سے تلمند اور استفادے کا شرف حاصل کیا۔ اس زمانہ میں ان سے احقر کی بھی ملاقاتیں رہیں، لیکن ان کے واپس سعودی عرب جانے کے بعد ملاقاتیں رہیں، لیکن ان کے واپس سعودی عرب جانے کے بعد مدتوں ان سے کوئی رابطہ نہ ہوا۔

اب سے چندسال پہلے کی بات ہے کہ اچا تک ان کا فون
آیا کہ میں کراچی میں ہوں، اور انڈونیشیا سے سعودی عرب جاتے
ہوئے صرف آپ سے ایک ضروری بات کرنے کے لئے کراچی میں
کھہرا ہوں، اور ملاقات کرنا چاہتا ہوں، چنانچہ وہ دارالعلوم تشریف
لائے، ان کے ساتھ محتر م مولانا ملک عبدالحفظ صاحب بھی تھے، اس
وقت انہوں نے ذکر کیا کہ نجد کے علاء جن مسائل میں غیر ضروری تشدد
کرتے ہیں، ان کی وضاحت کے لئے انہوں نے "مفاھیم یجب
ان تصحح" کے نام سے ایک کتاب کھی ہے، اور وہ چاہتے ہیں کہ
اس کتاب پر برادرِ معظم حضرت مولانا مفتی محمد رفیع صاحب مظاہم اور
امن کتاب پر برادرِ معظم حضرت مولانا مفتی محمد رفیع صاحب مظاہم اور
دن بعد ایک سفر پر جانے والا تھا۔ احقر نے عذر کیا کہ اس مختر وقت
میں کتاب کو پڑھنا اور تقریظ لکھا میں دیا تھی انہوں
نے عالم عرب اور پاکستان کے بعض علماء کی تقریظات وکھا کیں، جن









میں کتاب کی بڑی تعریف کی گئی تھی،ان کا کہنا تھا کہ آپ ان تحریروں میں سے کسی پر دستخط کر سکتے ہیں، یا ان کی بنیاد پر چند تائیدی سطریں لکھ سکتے ہیں،جس کے لئے زیادہ وقت در کار نہ ہوگا۔

اس کے جواب میں احقر نے عرض کیا کہ: اگر چہ یہ حضراتِ علاء احقر کے لئے قابلِ احترام ہیں، کیکن تقریظ ایک امانت ہے، اور کتاب کود کھے بغیراس کے بارے میں کوئی مثبت رائے ظاہر کرنا میرے لئے جائز نہیں! انہوں نے اس بات سے اتفاق کیا، لیکن ساتھ ہی یہ اصرار بھی فر مایا کہ میں کسی نہ کسی طرح کتاب پر نظر ڈال کراس پرضرور کے کھوں۔

وقت کی نگی کے باوجود میں نے ان کے اصرار کی تھیں میں کتاب کے اہم مباحث کا مطالعہ کیا، اس مطالعہ کے دوران جہاں محصان کی بہت ہی باتیں درست اور قابلِ تعریف معلوم ہوئیں، وہیں بعض اُمور قابلِ اعتراض بھی نظرا آئے، اس کئے میں نے انہیں فون کیا کہ میں کتاب کی کلی تائیدو تقریظ سے قاصر ہوں، کیونکہ اس میں بعض اُمور ایسے موجود ہیں جو قابلِ اعتراض ہیں۔ فاصل مؤلف نے بعض اُمور ایسے موجود ہیں جو قابلِ اعتراض اُمور بھی اپنی تقریظ میں شامل کر دوں۔ احقر نے بھریدور خواست کی کہ بیاسی صورت میں ممکن ہے کہ میری تحریر پوری شائع کی جائے اور اس میں کوئی حصہ چھوڑا نہ کہ میری تحریر پوری شائع کی جائے اور اس میں کوئی حصہ چھوڑا نہ تحریر کھی جس میں کتاب کے قابلِ تعریف اور قابلِ اعتراض دونوں جائے۔ انہوں نے اس بات کا وعدہ کیا۔ اس کے بعد میں نے ایک تحریر کھی جس میں کتاب کے قابلِ تعریف اور قابلِ اعتراض دونوں پہلوؤں کی ممکنہ صد تک وضاحت کی کوشش کی۔ میرے برادرِ برزگ معلم صفح کے بعد اس تحریر سے انفاق کرتے ہوئے اس یر معلقہ حصوں کود کھنے کے بعد اس تحریر سے انفاق کرتے ہوئے اس یر معلقہ حصوں کود کھنے کے بعد اس تحریر سے انفاق کرتے ہوئے اس یر









دستخط فرمائے ،اور پی تحریر مؤلف کے حوالے کردی گئی۔

اس کے بعد مجھے اس بات کا انتظار رہا کہ کتاب کے نئے ایڈیشن میں میتر مریشا کئے ہو، کیکن باوجود یکہ کتاب کے کئی ایڈیشن اب سے کئی ایڈیشن میں میری میتر کریشامل نہیں کی گئی۔

ابجبه بعض حضرات نے اس کتاب کا اُردوتر جمه کرکے اسے پاکستان میں شائع کیا تو میرے بارے میں بعض جگه بیہ حوالہ بھی دیا گیا کہ ہم نے بھی اس کتاب پر تقریظ کھی تھی۔ اس لئے عزیز گرامی قدر مولا نامحمود اشرف عثانی صاحب سلّمۂ نے ضرورت محسوس کی کہ ہماری اس تحریر کا اُردو ترجمہ شائع کردیا جائے، تا کہ لوگوں کو معلوم ہو سکے کہ ہماری تحریر میں کیابات لکھی گئ تھی۔

چنانچانہوں نے ہماری اس عربی تحریر کاسلیس اور واضح ترجمہ کیا ہے، جوذیل میں پیش کیا جارہا ہے، اس کے ساتھ ہی شروع میں اہلِ علم کے لئے اصل عربی تحریر کامتن بھی شائع کیا جارہا ہے۔

یہاں یہ بھی واضح رہنا ضروری ہے کہ جب میں نے یہ تحریکھی تھی تو کتاب عربی میں شائع ہورہی تھی، اوراس کے خاطب اہل علم تھے، اس لئے کتاب کے اچھے یابر ہے پہلوؤں کی طرف مخضر اشارہ کر کے کتاب میں اس تحریر کی اشاعت میں ہم نے کوئی حرج نہیں سمجھا لیکن چونکہ کتاب کے قابل اعتراض پہلوعوام کے لئے مضراور مغالطہ انگیز ہو سکتے تھے، اس لئے ہماری رائے میں اس کے اُردوتر جمہ کو اُشاعت مناسب نہیں تھی، البندا اس تحریر کے اُردوتر جمہ کو کتاب کے اُردوتر جمہ پر تقریظ ہوگر نہ سمجھا جائے، اور نہ تقریظ کی حقیمیت میں اسے شائع کرنے کی ہماری طرف سے اجازت ہے۔









یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اصل عربی تحریر مصروفیت اور عجلت کی حالت میں کہ سی گئی تھی، جس میں اشارے کافی سیجھے گئے۔
کتاب کے ہر ہر جزیر تبصرہ اس وقت پیشِ نظر نہیں تھا، لہذا یہ بات خارج ازام کان نہیں کہ جن باتوں پر اس تحریر میں تقید کی گئی ہے،
کتاب میں اس کے علاوہ بھی قابلِ تقید حصے موجود ہوں، والله سیحانه و تعالی الموفق!

محر تقى عثانى ۵رصفرالمظفر ۲۱۸اھ

بسم (للّٰم (لرحمن (لرحمي تقريظ على كتاب "مفاهيم يجب ان تصحح"

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبى الامين، وعلى آله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين.

وبعد! فقد طلب منا الاخ الكريم فضيلة العلامة المحقق الشيخ السيد محمد علوى المالكى، حفظه الله ورعاه، ان اتقدم اليه برأى في كتابه "مفاهيم يجب ان تصحح" وما ذالك الا من تواضعه لله، فانه من اسرة علمية نبيلة هي اجل من ان تحتاج الى تقريظ مشلنا لمؤلفاته، وان والده رحمه الله تعالى معروف في عالم الاسلام بعلمه وفضله، وورعه وتقواه، وانه بفضل الله تعالى خير خلف لخير سلف، بارمه، ورجاء







لدعواته، وابداء لما اخذنا من السرور والاعجاب بأكثر مباحثه، وما سنح لنا من الملاحظات في بعضها.

ان الموضوعات التى تناولها المؤلف بالبحث فى هذا الكتاب موضوعات خطيرة ظهر فيها من الافراط والتفريط ما فرق كلمة المسلمين، وآثار الخلاف والشقاق بينهم بما يتألم له كل قلب مؤمن، وقلما يوجد فى هذه المسائل من ينقحها باعتدال واتزان، ويضع كل شىء فى محله، سالكا مسلك الانصاف، محترزا عن الافراط والتفريط.

وان كثيرا من مثل هذه المسائل مسائل فرعية نظرية ليس مدارا للايمان، ولا فاصلة بين الاسلام والكفر، بل وان بعضها لا يسئل عنها في القبر، ولا في الحشر، ولا عند الحساب، ولو لم يعلمها الرجل طول حياته لم ينقص ذالك في دينه و لا ايمانه حبة خردل، مثل حقيقة الحياة البرزخية وكيفيتها، وما الى ذالك من المسائل النظرية والفلسفية البحتة، ولكن من المؤسف جدا انه لما كثر حولها النقاش وطال الجدال، اصبحت هذه المسائل كأنها من المقاصد الدينية الاصلية، او من عقائد الاسلام الاساسية فجعل بعض الناس يتشدد في امثال هذه المسائل، فيرمى من يخالف رأيه بالكفر والشرك والضلال، وإن هذه العقلية الضيقة ربما تتسامح وتتغاضى عن التيارات الهدامة التي تهجم اليوم على اصول الاسلام واساسه، ولكنها









تتحمس لهذه الابحاث النظرية الفرعية اكثر من حماسها ضد الالحاد الصريح، والاباحية المطلقة، والخلاعة المكثورات المستوردة من الكفار والاجانب.

لقد تحدث اخونا العلامة السيد محمد علوى المالكي حفظه الله عن هذه العقلية بكلام موفق، واثبت ان من يؤمن بكل ما علم من الدين بالضرورة، فانه لا يجوز تكفيره لاختياره بعض الآراء التي وقع فيها الخلاف بين علماء المسلمين قديما.

ثم تحدث عن بعض هذه المسائل الفرعية التي وقع فيها الخلاف بين المسلمين، وطعن من اجلها بعضها بعضا بالتكفير والتضليل، مثل مسئلة التوسل في المدعاء، والسفر لزيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم، والتبرك بآثار الانبياء والصحابة والصالحين، وحقيقة النبوة والبشرية، والحياة البرزخية، وان الموقف الذي اختاره في هذه المسال موقف سليم مؤيد بالدلائل الباهرة من الكتاب والسنة، وتعامل الصحابة والتابعين والسلف الصالحين، وقد اثبت بادلة واضحة واسلوب رصين، ان من يجيز التوسل في الدعاء، او التبرك بآثار الانبيا والصلحاء، او يسافر لزيارة روضة الرسول صلى الانبيا والصلحاء، او يسافر لزيارة روضة الرسول صلى بحياة الانبياء في قبورهم حياة برزخية تفوق الحياة البرزخية الحاصلة لمن سواهم، فانه لا يقترف اثما البرزخية الحاصلة لمن سواهم، فانه لا يقترف اثما









فضلا عن ان يرتكب شركا او كفرا، فان كل ذالك ثابت بادلة القرآن والسنة، وتعامل السلف الصالح واقوال جمهور العلماء الراسخين في كل زمان.

وكذالك تحدث المؤلف عن الاشاعرة ومسلكهم في تأويل الصفات، لا شك ان الموقف الاسلم في هذا هو ما يعبر عنه المحدثون بقولهم: "امرها بلا كيف" ولكن التأويل اتجاه ادّى اليه اجتهاد الاشاعرة حفاظا على التنزيه، ومعارضة للتشبيه، وما اداهم الى ذالك الا شدة تمسكهم بعقيدة التوحيد، وصيانتها عن شوائب التجسيم، وقد نحا هذا المنحى وصيانتها عن شوائب التجسيم، وقد نحا هذا المنحى كثير من فطاحل العلماء المتقدمين الذين لا ينكر فضلهم الا جاهل او مكابر، فكيف يجوز رمى هؤلاء فضلهم الا جاهل او مكابر، فكيف يجوز رمى هؤلاء الاشاعرة بالكفر والضلال، واخراجهم من دائرة اهل السنة، واقامتهم في صف المعتزلة والجهمية، اعاذنا الله من ذالك!

وما احسن ما قاله احونا المؤلف في هذا الصدد:

افما كان يكفى ان يقول المعارض: انهم رحمهم الله اجتهدوا فأخطاؤا في تأويل الصفات، وكان الاولى ان لا يسلكوا هذا المسلك، يدل ان ترميهم بالزيغ والضلال، نغضب على من عدهم من اهل السنة والجماعة.

وان هذا المنهج للتكفير الذي سلكه المؤلف



چه فهرست «دنج





سلمه الله في امثال هذه المسائل، لمنهج عادل لو اختاره المسلمون في خلافاتهم الفرعية بكل سعة في القلب ورحابة في الصدر، لانحلت كثير من العقد، وفشلت كثير من الجهود التي يبذلها الاعداء في التفريق بن المسلمين.

ثم لا بد من ذكر الملاحظات التي سنحت لنا خلال مطالعة هذا الكتاب، ولا منشأ لها الا اداء واجب المود والنصح الله، وامتثال امر المؤلف نفسه، وهي كالتالي:

١: ..... ان المباحث التى تكلم عنها المؤلف حفظه الله، مباحث خطيرة قد اصبحت حساسة للغاية ووقع فيها من الافراط والتفريط ما وقع، وان ترميم ناحية ربما يفسد الناحية الاخرى والتركيز على جهة واحدة قد يفوت حق الجهة الثانية، فالمطلوب من المتكلم في هذه المسائل ان يأخذ باحتياط بالغ، ورعاية للجانبين، ويكون على حذر ممن يستغل عباراته لغير حق.

وبما ان هذا الكتاب متجه ال ردّ الغلو في تكفير المسلمين ورميهم بالشرك من اجل تعظيمهم ومحبتهم للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، او الاولياء والصلحاء، فمن الطبيعي ان لا يكون فيه ردّ مبسوط على من يغلو في هذا التعظيم غلوا نهى عنه الكتاب والسنة، وعلماء الشريعة في كل زمان ومكان،









ومع ذالك، كان من الواجب فيها ارى نظرا اللى خطورة الموضوع، ان يكون فيه المام بهذه الناحية ايضا، فيرد فيه، ولو بايجاز، على من يجاوز الحد في هذا التعظيم بما يجعله موهما للشرك على الاقل.

٢: ..... وجدنا في بعض مواضع الكتاب اجمالا في بعض المسائل المهمة ربما يخطى بعض الناس فهمه، فيستدلون بذالك على خلاف المقصود، ويستغلونه لتأييد بعض النظريات الفاسدة، ومنها مسئلة "علم الغيب"، فإن المؤلف حفظه الله تعالى مر عليها مرا سريعا، فذكر ان علم الغيب الله سبحانه وتعالى، ثم اعقبه بقوله: "وقد ثبت أن الله تعالى علم نبيه من الغيب ما علمه، و اعطاه ما اعطاه" و هذا كلام حق اريد به انباء الغيب الكثيرة التي اوحاها الله سبحانه وتعالى الى نبيه الكريم صلى الله عليه وسلم، ولكن من الناس من لا يكتفي بنسبة هذه الإنباء اليه صلى الله عليه وسلم، بل يصرح بكونه عليه السلام عالم الغيب، علما محيطا بجميع ما كان وما يكون الى قيام الساعة، فنخشى ان يكون هذا الاجمال موهما الى هذه النظرية التي طال رد جمهور علماء اهل السنة عليها.

٣: ..... و كذالك قال المؤلف في نبينا الكريم صلى الله عليه وسلم: "فانه حي الدارين دائم العناية بامته، متصرف باذن الله في شؤونها، خبير بأحوالها، تعرض عليه من امته ويبلغه









سلامهم على كثرتهم." (ص: ٩١) والظاهر انه لم يرد من التصرف التصرف الكلى المطلق، ولا من كونه "خبيرا بأحوالها" العلم المحيط التام بجميع الجزئيات، فان ذالك باطل ليس من عقائد اهل السنة، وانما اراد بعض التصرفات الجزئية الثابتة بالنصوص، كما يظهر من تمثيله بعرض الصلوات والسلام عليه، واجابته عليها، ولكن نخشى ان يكون التعبير موهما لخلاف المقصود، ومتمسكا لبعض المغالين فى الجانب الآخر.

٤: ..... لقد احسن المؤلف، كما سبقت الاشارة منا الى ذالك، في تأكيده على الاحتياط اللازم في امر تكفير مسلم، فلا يكفر مسلم ما دام يوجد لكلامه محمل صحيح، او محمل لا يوجب التكفير على الاقل، ولكن التكفير شيء، ومنع الرجل من استعمال الكلمات الباطلة او الموهمة شيء آخر، والاحتياط في التكفير الكف عنه ما وجد منه مندوحة، ولكن الاحتياط في الامر الثاني هو المنع من مثل هذه والكلمات بتاتا.

ومن ذالك قول المؤلف: "فالقائل: يا نبى الله الشفنى واقض دينى، لو فرض ان احدا قال هذا، فانما يريد اشفع له فى الشفاء، وادع لى بقضاء دينى، وتوجه الله فى شأنى، فهم ما طلبوا منه الا ما اقدرهم الله عليه وملكهم اياه من الدعاء والتشفع، فالاسناد فى









كلام الناس من المجاز العقلى. " (ص: ٥٥) وهذا تأويل حسن للتخلص من التكفير، وهو من قبيل احسان الظن بالمؤمنين، ولكن حسن الظن هذا انما يتاتى فيمن لا يرفض تأويل كلامه بذالك، اما من لا يرضى بهذا التأويل بنفسه، كما هو واقع من بعض الناس، فيما اعلم، فكيف يؤول كلامه بما لا يرضى به هو؟

وبالتالى، فان هذا التأويل وان كان كافيا للكف عن تكفير القائل، ولكنه هل يشجّع على استعمال هذه الكلمات؟ كلا! بل يمنع من ذالك تحرزا من الابهام والتشبه على الاقل، كما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن استعمال لفظ "عبدى" للرقيق لكونه موهما، فالواجب عندى على من يلتمس التأويل لهؤلاء القائلين ان يصرح بمنعهم عن ذالك، لئلا يشجعهم تأويله على استعمال الكلمات الموهمة، فان من يرعى حول الحملى اوشك ان يقع فيه، ومثل فان من يرعى حول الحملى اوشك ان يقع فيه، ومثل ذالك يقال في كل توسل بصورة نداء، وباطلاق ذالك يقال في كل توسل بصورة نداء، وباطلاق سبحانه وتعالى.

ه: ..... قد ذكر المؤلف حفظه الله ان البدعة على قسمين: حسنة وسيئة! فينكر على الثانى دون الاول، وان هذا التقسيم صحيح بالنسبة للمعنى اللغوى لكلمة البدعة، وبهذا المعنى استعملها الفاروق الاعظم رضى الله عنه حين قال: "نعمت البدعة هذه!"









واما البدعة بمعناها الاصطلاحي، فليست الاسيئة، وبهذا المعنى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كل بدعة ضلالة!"

٦: ..... لقد كان المؤلف موفقا في بيان الخصائص النبوية حيث قال: "والانبياء صلوات الله عليهم وان كانوا من البشر يأكلون ويشربون .... وتعتريهم العوارض التي تمرعلي البشر من ضعف وشيخوخة وموت، الاانهم يمتازون بخصائص ويتصفون بأوصاف عظيمة جليلة هي بالنسبة لهم من الزم اللوازم .... الخ. " (ص: ١٢٧) ثم ذكر عدة خصائص الانبياء، ولا سيما خصائص النبي الكريم صلى الله عليه وسلم لئلا يزعم زاعم انه عليه السلام يساوى غيره في الصفات والاحوال، والعياذ بالله! والحق ان خصائصه صلى الله عليه وسلم فوق ما نستطيع أن نتصوره ولكننا نعتقد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اجل من ان نحتاج في اثبات خصائصه الي الروايات الضعيفة، فإن خصائصه الثابتة بالقرآن والسنة الصحيحة اكثر عددا، واعلى منزلة، واقوى تأثيرا في القلوب من الخصائص المذكورة في بعض الروايات الضعيفة، مثل ما روى انه لم يكن له ظل في شمس و لا قمر، فانه رواية ضعيفة عند جمهور العلماء و المحدثين.

٧: .... يقول المؤلف سلمه الله تعالى: "ان



جهه فهرست «ب





الاجتماع لأجل المولد النبوى الشريف ما هو الا امر عادى، وليس من العبادة في شيء، وهذا ما نعتقده وندين الله تعالى به. "ثم يقول: "ونحن ننادى بأن تخصيص الاجتماع بليلة واحدة دون غيرها هو الجفوة الكبرى للرسول صلى الله عليه وسلم."

ولا شك ان ذكر النبى الكريم صلى الله عليه وسلم وبيان سيرته من اعظم البركات، وافضل السعادات اذا لم يتقيد بيوم او تاريخ، ولا صحبه اعتقاد العبادة في اجتماع يوم مخصوص بهيئة مخصوصة، فالاجتماع لذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذه الشروط جائز في الاصل، لا يستحق الانكار ولا الملامة.

ولكن هناك اتجاها آخر ذهب اليه كثير من العلماء المحققين المتورعين، وهو ان هذا الاجتماع، وان كان جائزا في نفس الامر، غير ان كثيرا من الناس يزعمون انه من العبادات المقصودة، او من الواجبات المينية، ويخصون له اياما معينة، على ما يشو به بعضهم باعتقادات واهية، واعمال غير مشروعة، ثم من الصعب على عامة الناس ان يراعوا الفروق الدقيقة بين العادة و العبادة.

فلو ذهب هؤلاء العلماء، نظرا اليه هذه الامور التى لا ينكر اهميتها، اللى ان يمتنعوا من مثل هذه الاجتماعات رعاية لاصل سد الذرائع، وعلما بأن درء









المفاسد اوللي من جلب المصالح، فانهم متمسكون بدليل شرعي، فلا يستحقون انكارا ولا ملامة.

و السبيل في مثل هذه المسائل كالسبيل في المسائل المجتهد فيها، يعمل كل رجل ويفتى بما يراه صوابا ويدين الله عليه، ولا يفوق سهام الملامة الى المجتهد الآخر الذي يخالفه في رأيه.

وبالجملة فان فضلية العلامة المحقق السيد محمد علوى المالكي حفظه الله تعالى ونفع به الاسلام والمسلمين، على الرغم من بعض هذه الملاحظات، نقح في هذا الكتاب كثيرا من المسائل التي ساء عند بعض الناس فهمها، فاتي بمفاهيمها الحقيقة، وادلتها من الكتاب والسنة، فارجوا ان يدرس كتابه بعين الانصاف، وروح التفاهم، لا بعماس الجدل والمراء، واسأل الله تعالى ان يوفقنا نحن وجميع المسلمين ان نكون قائمين بالقسط شهداء الله ولو على انفسنا، انه تعالى سميع قريب مجيب الداعين، وصلى الله تعالى على سيدنا ومو لانا محمد و آله واصحابه اجمعين! مفتى محمد رفيع عثماني مفتى محمد تقى عثماني رئيس دارالعلوم كراتشي ١٤ حادم طلبه بدارالعلوم كراتشي

## ''بسم (للله (لرحس (لرحميم

الحمد الله رب العالمين و الصلاة و السلام على سيدنا و مو لانا محمد النبي الامين، و على آله و اصحابه







اجمعین، و علی کل من تبعهم باحسان الی یوم الدین!

برادر مکرم، علامه حقق جناب شخ السید محرعلوی ماکی، حفظه
الله ورعاه، نے خواہش ظاہر فرمائی ہے کہان کی کتاب "مفاهیم یجب
ان تصحح" پر ہم اپنی رائے تقریظ کی صورت میں پیش کریں، وہ جس
شریف علمی خاندان سے تعلق رکھتے ہیں، اس کی بنا پروہ اپنی تصانیف
میں ہم جیسوں کی تقریظ سے بے نیاز ہیں، ان کے والد اُسے علم وضل
میں ہم جیسوں کی تقریظ سے بے نیاز ہیں، ان کے والد اُسے علم وضل
اور زید و تقوی کی بدولت عالم اسلام میں معروف شخصیت کے حامل
تصاور خود مصنف بحمد اللہ اپنے والد گرامی کے جانشین ہیں۔ اس لئے
ان کی میخواہش در حقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبانِ علم سے
ان کی میخواہش در حقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبانِ علم سے
ان کی میخواہش در حقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبانِ علم سے
ان کی میخواہش در حقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبانِ علم سے
ان کی میخواہش در حقیقت ان کی تواضع فی اللہ علم اور طالبانِ علم سے

بہر حال آئندہ سطور کی تحریکا مقصدان کی خواہش کی تکمیل بھی ہے اوران کی دعاؤں کا حصول بھی، نیز جہاں اس تحریکا مقصد اپنی مسرت کو ظاہر کرنا ہے، کیونکہ کتاب کے اکثر مباحث کو دیکھ کر ہمیں بہت مسرت ہوئی وہاں اس تحریر کے ذریعہ کتاب کے بعض مباحث کے بارے میں اپنا تھرہ ظاہر کرنا بھی پیشِ نظر ہے۔

مؤلف نے اپنی کتاب میں جن مسائل کوموضوع بحث بنایا ہے، بلاشبہ وہ نازک موضوعات ہیں، ان مباحث میں افراط و تفریط نے مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کر کے ان میں اختلاف وافتر اق کی فضا کو جنم دیا ہے، جس سے آج ہر مؤمن کا دل دکھا ہوا ہے، ان مباحث میں ایسے افراد کی تعداد بہت کم ہے، جواعتدال اور توازن کے ساتھ ان مسائل کو پر کھیں، ہر بات کو اپنی ضحیح جگہ پر کھیں، اور افراط و تفریط سے بچتے ہوئے انصاف کا راستہ اختیار کریں۔

ان مسائل میں اکثر مسائل وہ ہیں جوفر وعی بھی ہیں اور









نظریاتی بھی، ندان پرایمان کا دار و مدار ہے، نہ یہ مسائل اسلام اور
کفر کے درمیان حدِ فاصل کی حیثیت رکھتے ہیں، بلکہ ان میں سے
بعض مسائل تو وہ ہیں کہ ان کے بارے میں نہ قبر میں سوال ہوگا، نہ
حشر میں، نہ حساب و کتاب کے وقت ان کے بارے میں بازپُرس کی
جائے گی۔اگر کسی شخص کو عمر بھران مسائل کا علم نہ ہوتو نہ اس کے دین
میں کوئی کمی آتی ہے اور نہ اس کے ایمان میں رائی برابر فرق آتا ہے،
جیسے مثلاً: یہ مسئلہ کہ حیاتِ برزخی کی کیا حقیقت اور اس کی کیا کیفیت
ہے؟ اس جیسے مسائل محض نظریاتی اور فلسفیا نہ حیثیت رکھتے ہیں۔

لیکن س قدرافسوس کی بات ہے کہ انہی جیسے مسائل میں جب بحثیں کھڑی ہوجاتی ہیں اور طویل مناظر ہے کئے گئے تو یہی مسائل ''دین کے اصلی مقاصد' یا ''اسلام کے بنیادی عقائد' سمجھے جانے گئے اور کتنے ہی لوگ ان جیسے مسائل میں تشدد کی راہ اختیار کر کے اپنے مخالفین پر کفر، شرک اور گمراہی کے الزامات عائد کرنے گئے۔ بسااوقات اس انتہا پسندانہ تنگ نظری کا بیخاصہ ہوتا ہے کہ وہ ان جیسے فروی نظریاتی مسائل میں تو بہت پر جوش ہوتی ہے، مگر اسلام کے اساسی اصولوں پر جملہ آوران قو توں کے مقابلہ میں چشم پوشی سے کام لے کر ان سے صرف نظر کر لیتی ہے جو کھلی دہریت، مادر پدر کار دی اور کھلی عربیانی کو پھیلا نا،اور کفار واغیار سے درآ مدشدہ مشکرات کو فروغ دینا جا ہتی ہوں۔

برادرم جناب علامہ سیّر محمد علوی مالکی - حفظہ اللہ - نے اس ذہنیت کے بارے میں خاص تو فیق کے ساتھ گفتگو کی ہے اور یہ بات ثابت کی ہے کہ جوآ دمی دین کی تمام ضروریات پرایمان رکھتا ہوتو محض اس بنا پراس کی تکفیر جائز نہیں کہ اس نے ان اختلافی مسائل میں کسی





عِلد د



ایک جانب کی رائے کواختیار کرلیا ہے، جن میں علائے اسلام کے مابین شروع سےاختلاف رہاہے۔

پھرمؤلف نے ان فروی مسائل میں سے بعض کا ذکر کیا ہے، جن میں مسلمانوں کے درمیان اختلاف واقع ہوا، اور پچھلوگوں نے محض ان مسائل کی وجہ سے دوسروں کو کا فریا گراہ قرار دیا۔ ان مسائل میں دعامیں وسیلہ کا جواز، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبراطہر کی زیارت کی نیت سے سفر کی اجازت، انبیائے کرائم، صحابہ اور صلحاء کی نشانیوں سے برکت حاصل کرنا، نبوت، بشریت اور حیات برزخی کی حقیقت میں اختلاف جیسے مسائل شامل ہیں۔

مؤلف نے ان جیسے مسائل میں جو درست موقف اختیار کرلیا وہ بلاشبہ قرآن وسنت کے روثن دلائل، اور صحابہ اور سلف صالحین کے تعامل سے ثابت ہے، مؤلف نے واضح دلائل اور قوی اسلوب کے ساتھ یہ بات ثابت کی ہے کہ جو شخص دعا میں توسل کو جائز سجھتا ہو، یا انبیاء اور صلحاء کی باقی ماندہ نشانیوں کو باعث برکت جائز سجھتا ہو، یا انبیاء اور صلحاء کی باقی ماندہ نشانیوں کو باعث برکت جائز سجھتا ہو، یا انبیاء اور صلحاء کی باقی ماندہ نشانیوں کو باعث برکت کے سفر کرتا ہو، یا انبیاء میں السلام کے لئے قبروں میں الی حیات برزخی پر ایمان جودو سروں کے مقابلہ میں کہیں زیادہ بڑھی ہوئی ہے، تو ایسا شخص کسی گناہ کا بھی مرتک باتیں چہ جائیکہ وہ شرک یا کفر میں مبتلا گردانا جائے، چونکہ بیسب باتیں قرآن وسنت کے دلائل سے ٹابت ہیں، سلف صالحین کا ان پڑمل رہا ہے، اور جمہور علمائے راتخین ثابت ہیں، سلف صالحین کا ان پڑمل رہا ہے، اور جمہور علمائے راتخین

اسی طرح مؤلف نے اشاعرہ اور ان کی جانب سے صفات باری تعالی میں تاویل کے مسلک پر بھی گفتگو کی ہے،اس میں









تو کوئی شک نہیں کہ سب سے بہتر سلامتی کا موقف تو وہی ہے جے محد ثین نے اپنے اس قول سے تعبیر کیا ہے: "امرو ها بلا کیف"

یخی بلا کیفیت بیان کئے ان کے قائل رہو، لیکن بہر حال تاویل کا وہ مسلک جے اشاعرہ نے تشبیہ کے بالمقابل تنزیہ باری تعالی کے پیش نظر اجتہادی طور پر اختیار کیا ہے وہ بھی ایک جائز توجیہ ہے، جے اشاعرہ نے محض عقیدہ توحید پر کممل تمسک اور تجیم کے شبہات سے بہت سے ایسے اکبر علماء نے اس مسلک کواختیار فرمایا ہے، جن سے بہت سے ایسے اکبر علماء نے اس مسلک کواختیار فرمایا ہے، جن کے علم وضل سے وہی شخص انکار کرسکتا ہے جو یا جابل ہو، یا حقائق کا کے منکر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئییں اہلِ منٹر، اس لئے ان اشاعرہ پر کفر و گراہی کی تبہت لگانا یا آئیوں اہل

برادر مؤلف نے اس سلسلہ میں کتنی اچھی بات کہی ہے:

'' کیا معترض کے لئے اتنا کافی نہیں کہ وہ یہ کہہ دے کہ
ان (علمائے اشاعرہ) نے اجتہاد کیا تھا، جس میں ان سے تاویلِ
صفات کے مسلے میں چوک ہوگئ، اور بہتر بیتھا کہ وہ بیراستہ اختیار نہ
کرتے، بجائے اس کے کہ ہم ان پر بجی اور گمرا ہی کی ہمتیں لگائیں
اور جو شخص انہیں اہل سنت والجماعت میں سے سمجھتا ہو اس پر
غضبناک ہوں۔''

ان جیسے مسائل میں مؤلف سلمہ اللہ نے جوفکری راستہ اختیار کیا ہے بلاشبہ وہ اعتدال کا راستہ ہے، جسے اگر مسلمان کشادہ قلبی اور وسعت صدر کے ساتھ اختیار کریں تو بہت ہی اُلجھنیں دور ہوسکتی ہیں، اور مسلمانوں میں تفرقہ ڈالنے والی دشمن کی کوششوں پر











یانی بھیراجا سکتاہے۔

اس کتاب کے مطالعہ کے دوران بعض ایسے اُمور بھی سامنے آئے جن کے بارے میں اپنا تھرہ پیش کرنا ضروری ہے اور اس کا مقصد بھی ادائیگی محبت، جذبہ خیرخواہی نیز مؤلف کے حکم کی اطاعت کے سوا کچھاور نہیں ہے، وہ اُمور درج ذیل ہیں:

ا: .....جن مباحث کے بارے میں مؤلف -حفظ اللہ - نے گفتگو چھیڑی ہے، وہ مباحث نازک بھی ہیں اور انتہائی درجہ کے حساس بھی ، ان مسائل میں افراط وتفریط کی بہت گرم بازاری ہو چکی ہے، ان مسائل میں کسی ایک جانب کی اصلاح بعض اوقات دوسری جانب میں فساد پیدا کردیتی ہے، اور کسی ایک جہت میں پوری توجہ مرکوز کر لینے سے بھی بھی دُوسری جہت کا حق بالکل ضائع ہوجا تا ہے، لہذا ان مسائل میں گفتگو کرنے کے لئے لازم ہے کہ وہ دونوں جانب کا پوراخیال رکھتے ہوئے انتہائی احتیاط کو اپنائے تا کہ اس کی عبارات خلاف حق میں استعال نہ ہوسکیں۔

چونکہ اس کتاب کا موضوع ہے ہے کہ ان لوگوں کے غلو پرر ت

کیا جائے جو عام مسلمانوں کو کا فرقرار دیتے ہیں، یا ان لوگوں کو
مشرک قرار دیتے ہیں، جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اولیاء وصلیاء
کے ساتھ محبت و تعظیم کا معاملہ کرتے ہیں، اس لئے یہ فطری امر ہے
کہ کتاب میں ان دُوسر لوگوں پر تفصیلی ردّ موجود نہ ہو جواس تعظیم
کے اندرا یسے غلو میں مبتلا ہیں، جس سے کتاب وسنت نے بھی منع کیا
ہے، اور علمائے شریعت بھی ہرزمانے میں اور ہر جگہ اس پررد کرتے
ہے، اور علمائے شریعت بھی ہرزمانے میں اور ہر جگہ اس پررد کرتے
تے ہیں، مگر اس کے باوجود ہارے خیال میں موضوع کی اہمیت
کے پیش نظریہ بات ضروری تھی کہ اس جانب بھی توجہ دی جاتی اور









چاہے مخضراً ہی سہی ،مگران لوگوں پرضروررد ّ کیا جاتا جواس تعظیم میں ایساغلوکرتے ہیں جوکم از کم موہم شرک ضرور ہوجاتا ہے۔

اجمال ہے کام لیا گیا ہے کہ جس سے لوگوں کو غلط فہمی ہوسکتی ہے، اور اجمال سے کام لیا گیا ہے کہ جس سے لوگوں کو غلط فہمی ہوسکتی ہے، اور وہ اس سے خلاف مقصود پر استدلال کرتے ہوئے (ان مجمل عبارات کو) اپنے فاسد نظریات کے لئے استعال کر سکتے ہیں۔ ان مسائل میں سے ایک 'معلم غیب' کا مسئلہ ہے، جس پرمؤلف حفظہ مسائل میں سے ایک 'معلم غیب' کا مسئلہ ہے، جس پرمؤلف حفظہ اللہ – بہت نیزی سے گزر گئے ہیں، انہوں نے اتنا تو ذکر کیا کہ علم غیب اللہ سجانہ وتعالی کے لئے (خاص) ہے، مگراس کے فور أبعد لکھا:

مسائل میں اور جودینا تھاوہ دے دیا۔'

یہ بات توحق ہے جس سے مؤلف کی مراد یہ ہے کہ اللہ سیانہ وتعالی نے اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بذریعہ وجی انباء الغیب کی ایک بڑی تعداد عطافر مائی ۔ لیکن بعض لوگ ان انباء الغیب کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب اس نسبت پراکتفانہیں کرتے بلکہ وہ صراحناً یہ بات کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ' عالم الغیب' سے، اور انہیں قیامت تک کا جسمیع ما کان و ما یکون (جو پھے ہو چا اور جو پچھ ہونے والا ہے) کا علم محیط حاصل تھا۔ ہمیں ڈر ہے کہ مؤلف کا یہ اجمال کہیں اس نظریہ کا وہم نہ بیدا کردے جس کی جمہور علی نے اہل سنت تر دید کرتے چلے آئے ہیں۔

سے سو:۔۔۔۔۔۔اسی طرح مؤلف نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں تحریر فرمایا ہے:

''بےشک وہ دارین میں زندہ ہیں،اپنی امت کی طرف



www.shaheedeislam.com





مسلسل متوجہ ہیں، امت کے معاملات میں اللہ کے حکم سے تصرف فرماتے ہیں، امت کے احوال کی خبر رکھتے ہیں، آپ کی امت کے درود پڑھنے والوں کا درود آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر پیش کیا جاتا ہے، اوران کی کثیر تعداد کے باوجودان کا سلام آپ تک پہنچتار ہتا ہے۔'' (ص:19)

ظاہرتو یہی ہے کہ تصرف سے مؤلف کی مراد تصرف کی مطلق نہیں، اور خہامت کے احوال سے باخبرر ہے کا مطلب بیہ کہ آپ گوتمام جزئیات کا علم محیط حاصل ہے، کیونکہ ایساسجھنا بالکل باطل بھی ہے اور اہل سنت والجماعت کے عقائد کے خلاف بھی۔ بظاہر مؤلف کی مراد بیہ ہے کہ آپ کے لئے بعض جزئی تصرفات، نصوص سے ثابت ہیں جیسا کہ خودمؤلف نے مثال میں صلاۃ وسلام کا پیش ہونا اور آپ گا جواب دینا ذکر کیا ہے۔ لیکن ہمیں ڈر ہے کہ یہ تعبیر بھی خلاف متصود کا وہم پیدا کرنے والی ہے، اور دُوسری جانب کے بعض غلو پہندا فراداس کو اپنامسدل بناسکتے ہیں۔

ہے۔۔۔۔ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ مؤلف نے یہ موقف بہتر اختیار کیا ہے کہ کسی بھی مسلمان کی تکفیر میں پوری اختیاط لازم رکھی جائے، اور جب تک کسی مسلمان کے کلام کا سیحے محمل ممکن ہویا کم از کم اس کے کلام کا ایسا مطلب مراد لینا ممکن ہوجوا سے گفر سے بچاتا ہو، حق الامکان اس کی تکفیر نہ کی جائے۔لیکن (یہ بات ملحوظ رہنی جوجی الامکان اس کی تکفیر نہ کی جائے۔لیکن (یہ بات محموظ رہنی حیائے ) کہ کسی مسلمان کی تکفیر کرنا اور بات ہے اور مسلمان کو باطل کلمات یا موہم کلمات سے روکنا دُوسر امعاملہ ہے، تکفیر میں تواختیاط یہ ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر معاسلے میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر معاسلے میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر معاسلے میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تکفیر سے بچاجائے ،لیکن دُوسر میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تک میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک ممکن ہوسکے تک میں اختیاط ہی ہیں اختیاط ہی ہے کہ بیات کا مقابلہ کیا تھوں کہ میں اختیاط ہی ہے کہ جب تک میں اختیاط ہی ہو سے کہ ان کلمات کے استعال سے بالکا ہے روکا جائے۔









## مؤلف ناسسليل ميں لكھاہے:

'' کہنے والے کا یہ کہنا کہ:''اے اللہ کے نبی! مجھے شفا دے دے اور میرے قرض ادا کردے'،اگر فرض کرلیا جائے کہ کسی نے یہی کہا تو بھی تو اس کی یہی مراد ہوگی کہ اے نبی ! آپ شفا کے لئے سفارش فرمادیں اور میرے قرض کی ادائیگی کے لئے دعا فرمادیں اور میرے معاطم میں اللہ تعالیٰ کی جانب توجہ فرما ئیں، تو انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے صرف وہی چیز طلب کی ہے انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے صرف وہی چیز طلب کی ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے آپ گوقدرت دی اور مالک بنایا ہے، یعنی دعا اور سفارش، تو عوام کے کلام میں بیاسناد بجاز عقلی کے قبیل سے ہے۔'' ورسفارش، تو عوام کے کلام میں بیاسناد بجاز عقلی کے قبیل سے ہے۔'' (ص: 40)

تکفیر سے بیچنے کے لئے یہ اچھی تأویل ہے، اور یہ مؤمنین کے ساتھ حسنِ طن رکھنے پر بنی ہے، مگر یہ حسنِ طن وہیں کام دے سکتا ہے جہاں قائل خودا پنے کلام کی اس تأویل کور د نہ کرتا ہو، لیکن اگر کوئی قائل اس تأویل کو بذاتِ خود قبول نہ کرے، جبیبا کہ ہمارے ملم کے مطابق بعض حضرات کا یہی حال ہے تو پھراس کے کلام کی وہ تأویل کیسے ممکن ہے جس پر وہ خودراضی نہیں۔

مزید برآل بیتاً ویل اگراس قائل کوتکفیر سے بچابھی لے تو کیاان جیسے کلمات کے استعال کی حوصلہ افزائی کی جاسمتی ہے؟ ہرگز نہیں! بلکہ ان جیسے کلمات سے اس قائل کو روکا جائے تا کہ ایہام شرک اور مشرکین کے ساتھ تشبیہ کم از کم پیدا نہ ہو۔اس کی مثال بیہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث شریف میں اپنے غلام کو معدی' کہنے سے صرف اس لئے منع فرمایا کہ بیلفظ موہم تھا۔ ''عبدی' کہنے سے صرف اس لئے منع فرمایا کہ بیلفظ موہم تھا۔

(رواه مسلم، مشكوة ص: ٧٠٠٧)









اس لئے ہمارے خیال کے مطابق جو شخص ان قائلین کے کلام میں تأویل کا خواہش مند ہواس پر واجب ہے کہ وہ صراحنا آنہیں اس جیسے کلام سے روکے تا کہ موہم شرک کلمات کے استعال کی حوصلہ افزائی نہ ہو، اس لئے کہ جو شخص تحی (سرکاری چراگاہ) کے گرد چراتا ہے اس کے تحی میں چلے جانے کا امکان بہت غالب ہے۔ (اشارة الی الحدیث الذی اخر جہ الشیخان وفیہ: "و من وقع فی الحدیث الذی اخر جہ الشیخان وفیہ: "و من وقع فی الحرام، کراعی یرعی حول الحمی یوشک ان یوت فیه، الا وان لکل ملک حمی الا ان حمی الله محارمه!" مشکلة قالمائی ص ۲۲۱)

اسی طرح ہروہ توسل جس میں الفاظِ ندااختیار کئے جائیں یاغیراللد کے لئے''مفرج مکروبات''یا'' قاضی الحاجات' جیسے الفاظ استعال کئے جائیں ،اسی تھم میں داخل ہیں ۔

۵:.....مؤلف - حفظ الله - نے ذکر کیا ہے کہ بدعت کی دوشمیں ہیں: حسنہ اور سیریے ، دُوسری سیم منکر ہے گر پہلی نہیں ۔ بدعت کے لغوی معنی کے اعتبار سے یہ تقسیم سی ہے ، اور سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے اپنے معروف قول: "نعمت البدعة هذه!" (رواہ البخاری ، مشکلوۃ المصابیح ص: ۱۱۵) میں بدعت کواسی لغوی معنی میں استعال کیا ہے، کیکن بدعت اگر اپنے معنی اصطلاحی میں لی جائے تو وہ سیریہ ہی سیریہ ہے، اور اسی لئے رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فی فرمایا: "کیل بدعت گراہی ہے۔

۲:..... مؤلف نے ہتو فیقِ خداوندی اپنی کتاب میں خصائص نبو بیکا بھی ذکر کیا اور فرمایا:



www.shaheedeislam.com





''انبیائے کرام علیہم السلام اگرچہ انسانوں میں سے ہوتے ہیں، کھاتے اور پیتے ہیں .....اوران پر بھی وہ تمام عوارض پیش آتے ہیں، کمزوری، بڑھا پا، موت وغیرہ، مگروہ اپنی بعض خصوصیات کے ذریعہ عام انسانوں سے ممتاز ہوتے ہیں، اور ان جلیل القدر عظیم الثان صفات کے حامل ہوتے ہیں ، وران کے حوالہ سے لازم وملز وم کی حیثیت رکھتی ہیں۔''

پھرمؤلف نے انبیائے کرام علیم السلام اورخصوصاً نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیات ذکر فرما نمیں تا کہ سی کے ذہن

میں بیہ بات نہ آجائے کہ العیاذ باللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم صفات اور
احوال میں وُوسرے عام انسانوں کے برابر ہیں۔حقیقت بیہ ہے کہ
حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیات ہمارے تصورات سے بھی کہیں
بالاتر ہیں، لیکن ساتھ ساتھ ہم یہ بھی اعتقاد رکھتے ہیں کہ آپ کی
فرات مبارک اس سے بالاتر ہے کہ ہم ضعیف روایات سے آپ کی
خصوصیات ثابت کریں۔ اس لئے کہ قرآن کریم اورا حادیث صحیحہ
ضوصیات ثابت کریں۔ اس لئے کہ قرآن کریم اورا حادیث صحیحہ
اورفضیات ہیں بھی، نیز قلوب انسانی میں ان کی تا ثیر، روایات ضعیفہ
اورفضیات ہیں بھی، نیز قلوب انسانی میں ان کی تا ثیر، روایات ضعیفہ
سے ثابت ہونے والی خصوصیات کے مقابلہ میں کہیں زیادہ تو یہ
مثلاً: کتاب میں ذکر کردہ یہ روایت کہ آپ کا سایہ مبارک نہ تھا،
مثلاً: کتاب میں ذکر کردہ یہ روایت کہ آپ کا سایہ مبارک نہ تھا،

خاسسه مؤلف الله لكهة بن.....

''مولد نبوی شریف کے لئے اجتماعات عادت پرمٹنی ایک معاملہ ہے، اس کا عبادت ہے کوئی تعلق نہیں ، ہم اس کا اعتقادر کھتے









ہیں اور فیما بینناو بین اللہ اسی کے قائل ہیں۔''

پرآ کے لکھتے ہیں:

''ہم اعلان کرتے ہیں کہ صرف ایک رات کے ساتھ اجتماع کو مخصوص کر لینا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بڑی بے وفائی ہے۔'' (ص:۲۲۵)

اس میں کوئی شک نہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ذِکرِ مبارک اور آپ کی سیرتِ مبارکہ کا بیان انتہائی بابرکت اور اور باعث سعادت عمل ہے، جبکہ اسے کسی خاص دن یا خاص تاریخ کے ساتھ مقید نہ کیا جائے، اور یہ بھی اعتقاد نہ ہو کہ کسی خاص دن میں، کسی خاص ہیئت کے ساتھ اجتماع کرنا عبادت ہے، ان شروط کا لحاظ رکھتے ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذِکرِ مبارک کے لئے اجتماع فی نفسہ جائز ہے، جوانکاریا ملامت کا مستی نہیں۔

لین یہاں ایک اور نقطہ نظر ہے جسے محقق اور اہلِ تقوی علاء کی ایک بڑی جماعت نے اختیار فر مایا، اور وہ بیر کہ بیا جتماع خواہ فی ایک بڑی جماعت نے اختیار فر مایا، اور وہ بیر کہ بیا جتماع خواہ فی نفسہ جائز ہو، کیکن بہت سے لوگ اسے عباداتِ مقصودہ یا واجبات دینیہ میں سے سمجھتے ہیں، اور اس کے لئے مخصوص دنوں کو متعین کیا جاتا ہے، اور پھر اس میں غلطاء تقادات اور ناجائز افعال کا ارتکاب کیاجاتا ہے، مزید برآس عام لوگوں سے بیتو قع رکھنا کہ وہ عادت اور عبادت کے درمیان دقیق فرق کا خیال رکھیں گے، بڑا مشکل ہے، لہذا ان مذکورہ بالا اُمور کے پیشِ نظر کہ جن کی اہمیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا، اگر ان متقی علائے کرام نے بیموقف اختیار فر مایا کہ سیر خرائع اور جلبِ مصالح پر دفع مفاسد کو مقدم رکھنے جیسے اُصولوں کی بنا فر رائع اور جلبِ مصالح پر دفع مفاسد کو مقدم رکھنے جیسے اُصولوں کی بنا پر ران جیسے اِختاعات سے رکنا ہی ضروری ہے، تو یقیناً ان کا موقف





ع جلد د



دلیلِ شری پرمنی ہے اور ان پرانکار و ملامت کبھی ہرگز جائز نہیں۔
ان جیسے مسائل میں وہی راستہ درست ہے جو مجتبد فیہ
مسائل میں اختیار کیا جاتا ہے کہ ہرآ دمی اپنے عمل اور فتو کی میں وہ
راستہ اختیار کرے جواس کی نگاہ میں درست ہے اور جس کا وہ فیما بینہ
و بین اللہ جواب دہ ہوگا، اور اسے چاہئے کہ دُوسرے اجتہا دی موقف
کے قائل حضرات پر ملامت کے تیر برسانے سے گریز کرے۔

خلاصہ بید کہ ہم نے مذکورہ تبصرہ میں جوگزارشات پیش کی ہیں، ان کو ملحوظ رکھتے ہوئے محترم جناب علامہ محقق السید محمد علوی المالکی -حفظہ اللہ و نفع به الاسلام والمسلمین - نے اپنی کتاب میں ان بہت سے دلائل کو متح کیا ہے جن کے سمجھنے میں لوگوں کو علطی ہوتی ہے۔ مؤلف نے ان کا حقیقی مفہوم کتاب وسنت کے دلائل کی روشنی میں ذکر کیا ہے۔

ہم اُمیدکرتے ہیں کہ ان کی کتاب مخاصمت اور مخالفت کے جوش کے بجائے انساف کی آ کھے سے مفاہمت کی فضا میں پڑھی جائے گی۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اور تمام مسلمانوں کواس کی توفیق عطا کرے کہ ہم اللہ تعالی کے لئے حق کی گواہی دیتے ہوئے انساف قائم کرنے والے بنیں، اگر چہ ہمارے اپنے خلاف ہی کیوں نہ ہو؟ انبه تعالی سمیع قریب مجیب الداعین وصلی اللہ تعالی علی سیدنا و مولانا محمد و آلہ و اصحابہ اجمعین!"

مفتی محمر تقی عثانی خادم الطلبه بدار العلوم کراچی مفتی محمدر فیع عثانی رئیس جامعہدارالعلوم کراچی









یمی قصہ مولانا محمہ مالک کا ندھلوگ کے ساتھ ہوا، کہ ان کوبھی ایک رات کی مہلت ملی، چونکہ ان کو کتاب کے اصل ہدف سے پہلے ہی آگاہ کردیا گیا تھا کہ یہ کتاب کنفیر کرنے والے سافی متشددین کی اصلاح کے لئے لکھی گئی ہے، اس لئے انہوں نے اسی نقطہ نظر سے سرسری دیکھا اور راتوں رات تقریظ لکھ کرفنج ناشتہ پر آپ کے حوالہ کردی، مرحوم زندہ ہوتے اور متنازع فیہ نکات کے بارے میں ان سے رجوع کیا جاتا تو ان کی رائے مولانا محمد تقی صاحب سے مختلف نہ ہوتی، باقی بزرگوں نے مولانا مرحوم کی بھر پورتقریظ دیکھ کر ان کے احترام میں کتاب کو پڑھنے کی ضرورت ہی نہ بھی، حدید کہ ایک بزرگ نے اپنی طرف سے اصالة اور بیس ہزار علماء کی جانب سے نیا بتاً صاد کر دیا، یہ ثایدا پی نوعیت کی منفر داور بے نظیر مثال ہوگی۔

سانسسة نجناب نے ''اکابرکامسلک وسشرب' نامی رسالہ کے بارے میں (جس کا ذکر میری تحریر میں اسطرداداً آگیا تھا) رائے طلب فرمائی ہے، اور بیک ''جواصلاحات نجویز کی جائیں ان پرعمل کیا جائے گا، بشرطیکہ مقصودِ رسالہ کے خلاف نہ ہو' بیا کی مستقل اور تفصیل طلب موضوع ہے، تاہم بینا کارہ اتنا عرض کردینا کافی سمجھتا ہے کہ اس ناکارہ کے خیال میں ''مقصودِ رسالہ' ،ی محل نظر ہے، جن حضرات نے ہمارے اکابر قدس اللہ اسرارہم کے خلاف فتو ہے گائے (اور جن کا سلسلہ تا دَمِ تحریر پوری حدت وشدت کے ساتھ جاری ہے ) ان کو اس سے باز رکھنے کی کوشش کی جاتی، نہ کہ ہمارے اکابر کے حاشیہ برداروں کو جو دو المو تعدهنون' کی راہ پرڈالنے کی کوشش کی جاتی، نہ کہ ہمارے اکابر کے حاشیہ برداروں کو منوانے کی راہ المی بیا تھا ؟

۳۲:.... جناب صوفی محمد اقبال دام اقبالهٔ کے بارے میں اس ناکارہ نے ساعی روایت نقل کردی تھی کہ وہ جناب سیّد علوی سے بیعت ہوگئے ہیں، میں آنجناب کاممنون ہوں کہ آپ نے اس کی اصلاح فرمادی کہ سیّد علوی تو کسی کو بیعت ہی نہیں کرتے، 'البتہ یہ صحیح ہے کہ انہوں نے حضرت صوفی صاحب کو سلسلہ شاذلیہ میں اجازت و خلافت دی ہے' انتہایی بلفظ کم الشریف جن صاحب نے مجھ سے قل کیا تھا، غالبًا انہوں نے خلافت و



 جى فهرست ﴿ جَ







<mark>اجازت</mark> ہی کو بیعت کرنے ہے تعبیر کردیا ہوگا، بہرحال اس اصلاح پر جناب کا ت<sub>ق</sub>ول سے ممنون ہوں، گواس نا کارہ کی تقریع اب بھی صحیح ہے، یعنی شخ علوی سے حضرت صوفی صاحب کی ہم مشر بی وہم رنگی ،اوران کےمسلک ومشرب کی اشاعت کا جذبہ۔

 ۵:.....حضرت مولانا عزیزالرحمٰن کے مسترشد کا نوٹ که'' پید حضرات تبلیغی جماعت کے خلاف ذہن بناتے ہیں' آنجناب نے غلط فہمی قرار دیا ہے، کیونکہ'' حضرت موصوف کے ہزاروں مریداس کام میں لگے ہوئے ہیں، ہاں البتہ بیہ بات برحق ہے کہ بعض ا فراد وعناصر کی ضرور مخالفت کرتے ہوں گے، جنہوں نے فضائل درو دشریف کو بلیغی نصاب ے نکالا'' چلئے! پیغلط فہمی ہی سہی ،اللہ تعالیٰ کرے کہ ہمارے شیخ نوراللہ مرفتہ ہ کے لوگوں میں کوئی اس مبارک کام کی مخالفت کرنے والا نہ ہو،حضرتِ موصوف کوبھی اس غلط فہمی سے جو ان كے مريد كو ہوئى، رنجيدہ نه ہونا چاہئے كه بقول عارف:

> دریائے فراواں نشود تیرہ بہ سنگ عارف که برنجد تنک آب است ہنوز

 ۲:..... آنجناب نے تیخ علوی کا ہمارے اکا برخصوصاً ہمارے تیخ نور اللہ مرقد ۂ کے ساتھ والہان تعلق بہت ہی تفصیل کے ساتھ زیبِ رقم فرمایا ہے،اور بریلویت کے ساتھ ان کے تعلق کی تر دید فرمائی ہے،اور بریلوی ہاہنامہ ہے'' حق چاریار'' میں جو کچھٹا کیا ہے، اس کی جر بورتغلیط فرمائی ہے،اس سے اس نا کارہ کو بہت ہی انشراح ہوا، فسجے اکے الله احسن البجنزاء! چونکه قاضی مظهر حسین صاحب اس نا کاره کی طرح سیّر علوی کے حالات ہے واقف نہیں ہوں گے اس لئے ان کا ہریلوی پرچہ''جہانِ رضا'' پراعتاد کر کے ان کو بریلوی قرار دیناایک فطری امرتھا۔اس لئے ان کو (اوران کی تقلید میں اس نا کارہ کو ) تو معذور سمجھنا چاہئے ،''جہانِ رضا'' کا یہ پر چہفروری۱۹۹۲ء میں شائع ہوا، جس میں بڑے دھڑ لے سے سیّدعلوی کو ہریلوی ثابت کیا گیا، پورے تین سال کے عرصہ میں شیخ علوی کی جانب سے یاان کے مداحوں کی جانب سے کوئی تر دیزہیں آئی، نہ کسی وضاحت کی زحمت کی كئى، پهرسيّرعلوي كرساله "حول الاحتفال بالمولد النبوى الشويف" كاترجمه



چې فېرست «ې







بریلوی حلقہ کی جانب سے''میلا دِ مصطفیٰ'' کے نام سے شائع کیا جاتا ہے،ادھران کی کتاب كا ترجمه' إصلاح مفاہيم' كے نام سے ہمارے سامنے آتا ہے، جس ميں متنازع فيه مسائل میں مصنف کا جھکاؤ ہریلویت کی طرف نظر آتا ہے، جبکہ ''جہانِ رضا'' میں ان کا فقرہ بلاخوف تر دیڈفل کیا جاچکا ہے کہ:''سیدی علامہ احمد رضاخان فاضل بریلوی کوہم ان کی تضنیفات وتعلیقات کے ذرایعہ جانتے ہیں ، وہ اہلِ سنت کے علامہ تھے، ان سے محبت كرناسنى ہونے كى علامت ہے،اوران ہے بغض ركھنا اہلِ بدعت كى نشانى ہے''اور بيكہ: ''سیّدعلوی کو فاضل بریلوی کے خلیفہ ضیاءالدین قادری ہے، جومعمرترین بزرگ تھے، اورجن کی عمرسوسال سے زائد ہے ، تمام سلاسل میں اجازت وخلافت حاصل ہے۔''

ان تمام أمور كو پیش نظر ركه كرانصاف تیجئے كه ایك خالی الذہن آ دمی كو جناب مصنف کے بارے میں کیا رائے قائم کرنی چاہئے؟ جناب قاضی مظہر حسین صاحب پرخفا ہونے کے بجائے ہونا پیرچاہے تھا کہ خود شخ علوی مالکی کی جانب سے''جہانِ رضا'' کے مندرجات کی تر دید کرادی جاتی ،اورانتساب الی البریلویت سے اظہارِ براءت کرادیا جاتا، جب تک پینہ ہومیں یا آپ اس کی ہزار تر دید کریں اس کی کیا قیمت ہے ...؟ تین سال سے علیٰ رؤوں الاشہاداعلان کیا جار ہاہے کہ وہ ہریلوی ہیں،اور جنابِشِنخ اینے سکوت سےاس پرمہرتصدیق ثبت فرمارہے ہیں،آپ کی تردید کوکون مانے گا...؟اس لئے اگر بریلویت کے انتساب سے ان کی براءت کرانی ہے تو خودا نہی کی جانب سے براءت کا علان کرایئے ،اگر شیخ علوی کی حیات میں بیرکام نه ہوا تو نہ صرف بیر کہ ہماری توجیہات رائیگاں اور بے سود قرار یا ئیں گی ، بلکہ اندیشہ ہے کہ آپ تینوں بزرگوں ( قبلہ صوفی صاحب، آپ اور جناب مولا نا عزيزالرحمٰن صاحب زيدمجدهٔ ) كوبھى يارلوگ اسى لپيٺ ميں نہ ڈاليں كە:'' بيەتتنول حضرت شیخ محمد مالکی بریلوی کے حلقہ نشین دراصل دیو بندی نما بریلوی تھے،اسی بنا پر دیو بندیوں کو بریلویوں کے ساتھ متحد ہوجانے کے داعی تھے، لہذا دیوبندیوں کے مقابلہ میں بریلوی منهب برق ہے۔ ' بیصرف خدشات نہیں بلکہ آپ حضرات کی دعوت اتحادیر بریلوی صاحبان نے ایسے شوشے چھوڑنے شروع کردیئے ،مرورِایام کے بعد نہ جانے اس کو کیا کیا



چە**فىرىپ**دۇ







رنگ دیا جائے گا؟ الغرض جناب کی بیوضاحیّس ہم خدام کے تو سرآ تکھوں پر! آ منا وصد قنا!
لیکن جب تک آپ خود جناب شخ علوی مالکی کی جانب سے بریلویت سے اظہارِ براء تنہیں
کراتے ، اورخصوصاً اس فقر ہے سے جو فاضل بریلوی مولا نا احمد رضا خان کے بارے میں
''جہانِ رضا'' نے ان سے منسوب کیا ہے، تب تک مخالفوں پر جحت نہیں قائم ہوگی ، اور وہ
برابر بیہ کہتے رہیں گے کہ فروری ۱۹۹۲ء میں شخ موصوف کے بریلوی ہونے کا مدل اعلان کیا
گیا، کیکن شخ نے خود خاموثی اختیار کر کے اس کی تائید کر دی ، اس کے بعد دوسروں کی
وضاحت اور عذر ، معذرت کا کیا اعتبار ...؟

آخر میں گزارش کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ اگر میرے کسی لفظ سے قبلہ صوفی صاحب کی ،مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب کی ،آپ کی یاکسی اور کی دل آزاری ہوئی ہو،اس سے بھد ندامت غیرمشر وط معافی کا خواستگار ہوں ، جن ایسے الفاظ کی نشاندہی کردی جائے ، نشاندہی کے بعدان کو قلم زَدکر دوں گا،حلفاً کہتا ہوں! مجھے نہان بزرگوں سے پرخاش ہے، نہ کدورت، بلکہ جسیا کہ پہلے بھی لکھے چکا ہوں ان کواپنے سے بدر جہاانصل جا نتا ہوں۔ جہاں تک شخ علوی کی کتاب ' اِصلاحِ مفاہیم'' کا تعلق ہے، وہ آپ کے عرب ماحول میں مفید ہونے کے بجائے مضر ہے، ماحول میں مفید ہونے کے بجائے مضر ہے، کاش ! کہا ہے تیماں شائع نہ کہا جا تا۔

آنجناب نے ایک بزرگ کا مقولہ نقل فرمایا ہے کہ لدھیانوی کو بھی کسی نے بھڑکا دیا ہے، یوں تواس فقرہ کی کوئی اہمیت نہیں، بے چاری مٹی پر ہزار جوتے رسید کر دو،اس کوشکایت نہیں ہوگی، تا ہم بیوض کر دینا ہے جانہیں ہوگا کہ مجھے میرے اکابڑ کے نقدس نے بھڑکا باتھا، بقول عارف دومی:

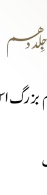
گفتگوئے عاشقاں در امر ربّ جوشش عشق است نے ترک ادب جن''اکابر'' کے انتساب سے ہماری دُنیا وآخرت وابستہ ہے،ایک طبقہان کی عزت وحرمت سے کھیل رہا ہو،اور ہم بالواسطہ یا بلاواسطہان کے پلڑے میں اپناوزن ڈال

O Solitoria de la composición dela composición de la composición dela composición de la composición de

(144)

چە**فىرسى** ھې

www.shaheedeislam.com





رہے ہوں، تو مجھ الیی مٹی کے لئے بھڑ کنا لازم ہے، آپ یا آپ کے محترم بزرگ اس بارے میں جورائے بھی قائم فرما کیں، آپ کاحق ہے۔

ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين أمنوا ربنا انك رءوف رحيم. والسلام محمد لوسف عفاالله عنه

کرا جی

m:....مولا نازرولی خان کا خط

محترم ومکرم حضرت مولا نامحمه یوسف صاحب لدهیانوی زیدت معالیکم السلام علیکم درجمة الله و بر کانه!

الله کرے مزاج سامی بخیر ہوں، آنجناب کا بلادِ عرب کے مشہور اور محقق عالم شخ محم علوی مالکی پرتجرہ اور ان کی کتاب مغاہیم اور اس کے ترجمہ إصلاح مغاہیم پر مبسوط تجرہ نظر سے گزرا، تجرہ خالص مخلصانہ مگر حد درجہ غیر ناقد انہ اور غیر مختاط ہے، کیونکہ موصوف کی صرف ایک کتاب بلکہ اس کے ترجمہ کو دیکھ کر انہیں بریلوی اور رضاخانی سمجھنا کم از کم ہمارے بزرگوں کا اور آپ جیسے دائش مند شاہ کار کھنے والے کی شان کے لائق نہیں، یددیکھ ہمارے بزرگوں کا اور آپ جیسے دائش مند شاہ کار کھنے والے کی شان کے لائق نہیں، یددیکھ میں معلومات نہیں ہیں یا ان کے تجرہ میں کوئی کام نہیں لیا گیا۔ حضرت اقدس قاضی مظہر حسین صاحب دامت برکا تہم بوجوہ ہم سب کے مخدوم اور کریم بزرگ ہیں، مگر ان کی تحریر والا ہی کے فاضلانہ قام سے قافلہ حق کے سالار محمود الملۃ والدین حضرت اقدس مولانا مفتی محمود صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے خلاف '' احتی جی مکتوب بنام مولانا مفتی محمود' جیسا سوہانِ روح رسالہ شائع ہوا ہے، جس کے بارے میں حضرت مولانا مفتی احمد الرحمٰن صاحب ؓ گفتگو کرتے ہوئے حضرت مولانا مفتی محمود صاحب ؓ نے فرمایا تھا کہ: ہم اہل باطل سے









مقابله کرتے ہیں تو بفضلہ تعالیٰ کامیاب ہوتے ہیں الیکن اپنے جو پیچھے سے چھرا گھو نیتے ہیں تواس سے چلانہیں جاتا۔حضرت قاضی صاحب کا اخلاص، تدین، منصب احقاقِ حق وابطالِ باطل ہم جیسے خوردہ نالائق تو کیا ا کابرصلحاء کے ہاں مسلّمہ ہیں،مگرمسلسل ردّ وقدح کے میدان نے شایدان کی تحریر میں کچھاس طرح کی شدت بھی پیدا فرمائی ہے۔ آپ نے اپنی پوری تحریر کی اساس و بنیاد حضرت قاضی صاحب کے انکشافات جومبتدعین کی جاہلانہ اور مقلوب حکایات پر مشمل ہے، رکھی ہے۔ میرے خیال میں شیخ علوی کی کتاب آپ نے دیکھی ہی نہیں جس میں انہوں نے محدث کبیر حضرت اقد س الشیخ السید محمد یوسف بنور گا کے ساتھا پناشرف تلمذ بخاری وتر مذی میں اور حضرت شخ الحدیث مولا ناز کریاصا حب سے مؤطا امام ما لك اورسنن ابي دا ؤديين بلكه صحيح مسلم مين بھي اور حضرت مولا نامفتي محرشفيع صاحب اور دیگرا جله علائے دیو بند سے اپنا شرفِ تلمذ کا ذکر فرمایا ہے۔ شخ کی کتاب کا نام "الطالع السعيد المنتخب من المسلسلات والاسانيد" ہے، نیز شیخ علوی جامعاز ہر جانے سے پہلے جامعہاسلامیہ(مدرسہ عربیہ) میں سال دو پڑھ چکے ہیں،اوراس کا والہانہ عقیدت ومحبت بھرا تذکرہ وہ اپنے حضرات میں اورمجالس میں کرتے رہتے ہیں،حضرت شیخ الحديث صاحبٌ نے'' آپ بيتی'' وغيرہ ميں ان کا محبت بھرا برتا وَاوران پراعتاد کا اظہار فرمایا ہے، بلاشبہ شخ علوی ہمارے علمائے دیو بند کی طرح محدثات مرسومہ میں متشدد نہیں ہیں،لیکن وہ رضا خانی یابریلوی یا بدعتی ہرگزنہیں ہیں،انعقادِمیلا د کامسکلہخو داجلہ محدثین اور سیّدالطا نَفه حضرت حاجی صاحبؓ بلکه اوائل عمر میں خود حکیم الامتؓ کے ہاں بھی رہا ہے،علماء کووسیع علم اور بسیط معلومات کے ساتھ کچھ علاقائی مسائل کا بھی بھی ساتھ دینا ہوتا ہے جس میں خطا وصواب کا ایک پہلو غالب رہتا ہے، خدانخواستہ اگر اس قتم کے تبصرے ہمارے جانے بہچانے اور معروف معتمدین پر بغیر تحقیق اور چھان بین کے ہونے لگیں تو کہیں مولوی یونس سہار نپوری کی طرح شیخ ابوالوفاءا فغانی اوراینے زمانے کے امام شیخ زامدالکوثریؓ جیسے ا کا برامت پر بدعتی کے احکام صا در نہ ہونے لگیں ، آنجناب کے بارے میں تو تبھی ہم سوج <u>بھی نہیں سکتے تھے کہ آپ صوفی اقبال صاحب یا مولوی عزیز الرحمٰن صاحب کی جماعت تبلیخ یا</u>



**ۼ؞ؗڣ**ڔٮؾ؞ۼ





حضرت شیخ الحدیث صاحب کی نسبت ِکریمہ کے دُوسری طرف ملتفت ہونے سے متاثر ہوکر اس قدر غیرمخناط تبصره فرما ئیں گےاور بہ کوئی مشکل بات نہیں تھی ۔حضرت مولا نا عبدالرزاق صاحب اسكندر دامت بركاتهم اورخود حضرت مولانا حبيب الله مختارصاحب مدخلاء ينخ علوي اوران کے نظریات مجھ سے زیادہ بہت قریب سے جانتے ہیں، کم از کم ان سے مشورہ ضروری تھا،''بینات'' جو ملک وملت کا نمائندہ شارہ ہےاہے کسی ایک فردِ متشدد کے صرف اخلاص اور تقترس کا سہارا لے کر ایسے رجال کے خلاف استعال نہیں کرنا جاہئے جن پر ہمارے بڑے اعتماد کر چکے ہیں، میں نے بیر چند سطور حضرتِ والا سے قریبی عقیدت اور حضرت کی تحریراورشوکت تنقید کا غیرمصیب پہلو دیکھ کرلکھی ہیں، اگر تیرنشانے پر بیٹھا تو مناسب اعتذار بینات میں کرنا ہمارے اسلاف کا وطیر ہ دیانت رہاہے، ورنہ سقطة المتاع کی جگہرد کی کی ٹوکری ہے

بشنود یا نشود من مائے ہوئی می کنم

قاضی صاحب دامت برکاتهم کا انکشاف که شخ علوی بریلوی عقیدے کے حامل اور مولوی احد رضاخان کے بیک واسطہ خلیفہ ہیں، اور جناب علوی کی فاضل بریلوی کی عقیدت کا پیمالم ہے کہ وہ احمد رضاخان کے بارے میں لکھتے ہیں:

"نحن نعر ف تصنيفاته و تأليفاته فحبه علامة

السنة و بغضه علامة البدعة."

واقعی پیانکشاف و تحقیق عجیب تو کچھنیں،غریب وسکین ضرور ہے، کیونکہ اس کا حوالہ مولوی غلام مصطفیٰ مبتدع ہے،اگر واقعی شیخ علوی کومولوی احمد رضا سے بیعقیدت ہے تو اجلہ علائے دیو بندکوانہوں نے مشائخ حدیث کیسے تسلیم کیا ہے جن کے بارے میں مولوی احمد رضا خان لکھتے ہیں:

> '' دیوبندی عقیده رکھنے والے کا فراور اسلام سے خارج (فتاوي رضويه ج:۴ ص:۲۲۲) اورملفوظات میں لکھتے ہیں کہ:

> > www.shaheedeislam.com



چە**فىرسى** ھې







· مولوی خلیل احمه، رشیدا حمد اور غلام احمد اوراشرف علی من

عِلد د جلد د

شك في كفرهم وعذابهم فقد كفر!"

صرف ضیاء الدین مقدی سے اوراد میں اجازت لینے سے علوی صاحب علمائے دیو بند کے مخالف اور رضاخانی بدعتی بنتے ہیں، تو حضرت بنوری، حضرت مفتی محمد شفع اور حضرت شخ الحدیث اور حضرت مولا ناعبد الغفور مدنی حمم اللہ سے اسانید حدیث اوراجازت اوراد سے اہل حق کے قریب کیوں نہیں مانے جاتے؟ امید ہے کہ ان مخضرات برآ ہے فور

فرمائیں گے:

اندک پیش تو گفتم غم دل ترسیدن که دل آزرده شوی ورنه شخن بسیار است

یہ خوش فہمیاں تو اہلِ حِق کوبھی لاحق ہوجاتی ہیں، جیسے آپ کی تحریر میں اور قاضی صاحب کی تحریر میں احراضا کے لئے ''مولانا'' اور''مرحوم'' کے الفاظ کھنا بھی مبتدع کے ساتھ لاکق برتاؤ رَقِش کے خلاف ہے، جس کے ردّ میں بہت پچھ مواد موجود ہے، تاہم شخ علوی کی ضیاء مقدی برعتی اور مولوی احمد رضا جیسے مبتدع کے بارے میں خوش فہمی اس درجہ کی سے ورنہ وہ علمائے دیو بند کے شاگر داوران کے مستفید اور ان کے حد درجہ معتقد اور معتر ف ہیں، جو اِن شاء اللہ العزیز آپ کے سامنے بتدری کا آئے گی، والسلام مسع التصعیة

و الاكر ام!

خادمكم الفقير

محمدز رولي خان عفي عنه

۲۲ محرم الحرام ۱۳۱۷ اه

راقم الحروف كاجواب بسم لالله لارحس (لرحيم

بخدمت مخدوم ومحترم جناب مولا نازرولی خان صاحب، زیدت مکارکم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

ا:..... ' اِصلاحِ مفاہیم' کے بارے میں اس نا کارہ و نابکار کی جوتح بریشائع ہوئی



120

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com





ہے،اس کے بارے میں آنجناب کا کرامت نامہ موصول ہوکرموجبِ امتنان ہوا، آنجناب کو اس نا کارہ کی' فیمرنا قدانہ وغیرمخاط'' تحریر سے اذیت پینچی ،اس پر نادم ہوں،میر نے لم سے جولفظ ایسا نکلا جورضائے الہی کےخلاف ہو،اس پر بارگا والہی سےصدقِ ول سے توبہ کرتا موں،اور آنجناب سےاور آپ کی طرح دیگرا حباب سے،جن کوا*س تحریر سے صد*مہ پہنچا ہو، غيرمشر وطمعافي كاخواستگار ہوں۔

 جو جوالفاظ آنجناب کوغیر ناقد انه اور غیرمخناط محسوس ہوئے ہوں ، ان کو نشان زدہ کر کے بھیج دیجئے، میں ان سے رجوع کا اعلان کردوں گا، اور ان کی جگہ جومخاط الفاظ استعال ہونے چاہئیں وہ بھی لکھ دیئے جائیں۔

٣٠:....شالَع شده تحرير ك صفحه:٢٩ سے صفحه:٢١ تك جو كچھ كھا ہے، وہ جناب شیخ محرعلوی مالکی کو' ایک خوش عقیده عالم' سمجھ کرلکھا ہے، جس کی تصریح صفحہ: ۴۱ کے تکتہ: ۵ کی پہلی دوسطروں میں موجود ہے،البتہ نمبر:۵ سے جوعبارت شروع ہوتی ہے، وہ جناب قاضی صاحب کے انکشافات بیبنی ہے، لیمنی صرف دوصفحے کی تحریر کیکن آنجناب نے میری یوری تحریز ہی کو جناب قاضی صاحب کی تقلید کا نتیجہ قرار دے دیا۔

٧٠ :..... قاضى صاحب في جهان رضا" كاحواله ديا ہے، جوفرورى١٩٩٢ء ميں شائع ہوا، ساڑھے تین سال بعداس نا کارہ نے قاضی صاحب کےحوالہ ہے اس کا فوٹو شائع كرديا توسارانزلهاس' غريب مسكين' برآ گرا، تين ساڙ ھے تين سال تک سي عقيدت کیش کوخیال تک نہیں آیا کہ شخ علوی کوخانواد ہُریلویت سے منسلک کیا جارہا ہے۔

۵:.....''جہانِ رضا'' میں''خانوادہُ بریلی کا ایک عرب مفکر'' کےعنوان سے ''فضیلة الشیخ پروفیسر ڈاکٹر محمدعلوی الحسنی المالکی مدخلہ'' پر پوراایک مضمون شائع ہوتا ہے، جس میں اعلان کیا جاتا ہے کہ:'' آپ کے دادا اور والد گرامی دونوں شنرادہ اعلیٰ حضرت، مفتی اعظم ہندشاہ مصطفیٰ رضاخان رحمۃ الله علیہ کے خلفا تھے، اور آپ، خلیفہ اعلیٰ حضرت، خطیبِ مدینه مولانا ضیاء الدین مدنی قادری رحمة الله علیه کے خلیفه بین' یا کستان کے کسی دیو بندی حلقہ سے اس کے بارے میں''صدائے برنخواست'' تین سال کے بعدا گرقاضی









جِلد د جبلد د



صاحب''جہانِ رضا''کے اس مضمون کا فوٹو شائع کررہے ہیں، اور بیروسیاہ اس کا حوالہ دے ڈالتا ہے، تو بیروسیاہ بھی مجرم اور قاضی صاحب بھی متشدد، انا لللہ و انا الیه راجعون!

۲: .....شخ علوی کی تالیف لطیف''الطالع السعید'' کا مطالعہ واقعی اس مجہولِ مطلق نے نہیں کیا، اس میں ملاحظہ فر مالیا جائے، اس میں کسی بدعتی کا تذکرہ تو نہیں ہے؟ اگر واقعی ایسا ہوتو کیا تعجب کہ''جہانِ رضا'' کی روایت (جس کی تر دید آج تک اس روسیاہ کے علم میں نہیں آئی ) بھی کچھ فلط نہ ہو، کیونکہ خواجہ حافظ جہت پہلے فر ماگئے ہیں:

اے کبک خوش خرام کجا ہے روی بناز غرہ مثو کہ گربہ زاہد نماز کرد...

اور پیهی ممکن ہے کہ: معشوق ما بہ مشرب باہر کس برابر است با ما شراب خورد و با زاہد نماز کرد

ک:.....جنابعلوی صاحب کی دُوسری کتابوں میں ان کی کتاب "حسول الاحتفال النبوی" بھی توہے، جس کو ہر یلوی حضرات نے اُردو میں شائع کیا ہے، آنجناب نے انعقادِ میلا دکے لئے "سیّدالطا کفہ" کا حوالہ تو دے دیا ایکن بینیں دیکھا کہ اعاظم خلفاء (اور ہمارے اکا ہر دیو بند ؓ) کا طرزِ عمل اس بارے میں کیا رہا؟ اور آج شیخ علوی مالکی کی کتاب پر جو"دیو بندی ہریلوی اتحاد" کی تحریک چل رہی ہے، اس کا انجام کیا ہوگا...؟

بر برای کارہ نے تو'' اِصلاحِ مفاہیم'' کے ایک دوحوالے، بطورِنمونہ دیئے کے ایک دوحوالے، بطورِنمونہ دیئے تھے، جس میں موصوف نے اپنے نقطہ نظر سے اختلاف کرنے والوں پر کم عقلی، کم فہمی، تنگ نظری، برفہمی اور جہالت وتعنت کے فتو ہے صادر فرمائے ہیں، کتاب کا خودمطالعہ فرمالیجئے اور پھر بتائے کہ ہمارے اکا برگوان فتووں کی زدمین نہیں آئے؟

آخر میں سمع خراش کی معافی جاہتے ہوئے اصلاح کا طالب ہوں، یہ نا کارہ تو واقعی'' نہ تین میں ہے نہ تیرہ میں!'' میرے اکابرؓ جو فرما ئیں ان کا مقلدِ محض ہوں، اور آپ حضرات جواصلاح فرما ئیں وہ سرآ تکھوں پر!



(121)

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com





اللهم انى اعوذ بك من شر نفسى ومن شر الشيطان وشركه، ومن الفتن ما ظهر منها وما بطن! والسلام

محمر ليوسف عفاالله عنه

1914/1/19

٧:..... جناب محمد ابوز بير سكھر كا خط

بخدمت اقدس حفزت مولانا محمد يوسف صاحب دامت بركاتهم

سلام مسنون!

ماہنامہ بینات کا بندہ مستقل خریدار ہے ،محرم الحرام کارسالہ پڑھ کربندہ حیران ہوا کہ اِصلاحِ مفاہیم کے سلسلے میں اختلاف کچھ کم ہوا تھا کہ جناب کے مضمون نے تیل حچٹر کنے کا کام کیا، آپ تو جانتے ہیں کہ حضرت شیخ نور اللہ مرقدۂ کی تڑپ خانقا ہوں کو آباد كرنے كى تھى ،اس كے لئے آپ نے آخرى عمر ميں مختلف سفر بھى كئے ،حضرت كے وصال کے بعد حضرت شیخ کی تڑپ کو لے کر چلنے والے اگر کوئی ہیں تو وہ یہ ہیں حضرت صوفی صاحب دامت بركاتهم ،حضرت مولا نا عبدالحفيظ كلى صاحب دامت بركاتهم ،حضرت مولا نا عزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتهم، بیره حضرات میں جنہوں نے خانقاموں کوآباد کرنے کے لئے رات دن ایک کردیا اور اس اہم کام کے لئے اپنے آپ کو وقف کر دیا اور ایوری دُنیا میں جگہ جگہاس کام کے لئے بید حضرات سفر فرمارہے ہیں،اس وفت ان حضرات کے اخلاص کی برکت ہے کہ جگہ جگہ ذکرودرود شریف کی مجالس قائم ہوگئیں اورروزانہ لاکھوں مرتبہ درود شریف پڑھا جارہا ہے، غالی مماتیوں نے پوری کوشش کی کہسی طرح ان کا راستہ بند کیا جائے،آ خرکاران کو بیموقع ملااوراصلاح مفاہیم کےاختلاف کواتنا بڑھایا گیا گویا کہ کفرو اسلام کی جنگ ہورہی ہے،اور ہمارے مخلص حضرات نے اپنے رسالے میں اس اختلاف کو بڑھانے کے لئے وقف کر دیئے ،اس کتاب کومشہور کرنے والے در حقیقت یہی لوگ ہیں ورنهاس كتاب كوكوئي جانتا بھى نہيں تھا۔









اور عجیب بات بہت کہ اصلاحِ مفاہیم پر تقریظیں لکھنے والے کئی ایک بزرگ ہیں، لیکن جب تیمرہ کیا جاتا ہے تو سب کوچھوڑ کر حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب وامت برکاتہم پر نزلہ اُتارا جارہا ہے، اس کو ناانصافی نہ کہیں اور تو کیا کہیں آنجناب نے بھی اپنے تیمرہ میں اس ناانصافی کا مظاہرہ کیا ہے، آپ جیسے مخلصوں سے ایسی تو قع نہ تھی، یہیں سے بید بات سمجھ میں آتی ہے کہ حضرت نیج گئے کے مشن کو لے کر چلنے والوں کے خلاف ایک بہت برئی سازش کی جارہی ہے اور ان کو بدنام کیا جارہا ہے، اور اب تو ذاتیات تک نوبت بہتی گئی حصرات سے برئی سازش کی لیٹ میں آنجناب بھی ہیں کہ ایک نجی خطکوشائع کر کے عوام کوان حضرات سے دور کرنے کی کوشش کی ہے، ایک نجی خط تھا اس کو ویسے ہی جواب دے دیا جاتا، آنجناب کا قلم غیروں کے مقابلے میں اپنوں کے لئے بہت سخت تھا۔

دُوسری بات بیہ ہے کہ کمی مالکی صاحب نے وہ کتاب سلفیوں کے خلاف لکھی ہے، تبصرہ کے شروع میں آنجناب نے بھی یہی فر مایالیکن آگے چل کر حضرت قاضی صاحب نے انکشاف فرمادیا کہوہ ہمارے علاء کے بارے میں لکھا ہے، عجیب بات ہے کہ ہم خوداینے ا کابرین کو گالیاں دلوارہے ہیں، کمی مالکی صاحب نے اپنی کتاب شفاءالفواد میں ہمارے ا کابر کا تذکرہ بڑے عمدہ طریقہ سے کیا ہے،اور' المہند'' سے تقریباً چیصفحات اپنی کتاب میں ذکر کئے اور ہمارے اکابرین کا کبار محدثین فی الہند کے نام سے تذکرہ کیا۔حضرت مولانا عبدالحفيظ كلى صاحب نے بتایا كه كلى ماكلى صاحب حضرت شيخ كى خدمت ميں حاضرى ديتے اور حضرت شیخ ان کوسید ہونے کی وجہ سے اپنے ساتھ بٹھاتے تھے،اور آج بھی مالکی صاحب کے ہاں حیات صحابہ کی تعلیم کرائی جاتی ہے۔حضرت مولا ناعبدالحفیظ صاحب کی نے بتایا کہ کی مالکی صاحب جب یا کستان تشریف لائے تو میں خودان کے ساتھ تھا مختلف علمائے کرام سے انہوں نے اصلاح مفاہیم پرتقریظیں لکھوائیں، تو حضرت مکی صاحب نے عرض کیا کہ: کچھ تقریظیں بریلوی علاء ہے بھی ککھوالیں ،اس برکمی ماکمی صاحب نے فرمایا کہ:ان میں کوئی بڑا عالم نہیں ہے۔اب آپ بتا کیں ایسے شخص کو جو ہمارے اکابر کی خدمت میں بھی <mark>حاضری دے، ہمارے بزرگوں کا تذ</mark> کرہ بھی کرےاور ہمارے حضرات کی کتاب کی تعلیم بھی











کرائے، اس کوہم زبرد سی بریلوی بنانے کی کوشش کریں اورسلفیوں کے متعلق اس نے جو کچھ لکھا، اس کواپنے اکابر پر چہپاں کردیں، یہ کہاں کا انصاف ہے؟ آنجناب کواگر مالکی صاحب کی بارے میں کچھ معلوم ہی کرنا تھا تو وہ آپ حضرت مولا ناعبدالحفیظ صاحب مکی سے معلوم کرتے، حضرت قاضی صاحب کوان کے بارے میں کیاعلم ہے؟ ان کے حالات تو وہی بتا سکتا ہے جو مکہ شریف میں ان کے قریب ہو، حضرت قاضی صاحب کا حال تو یہ ہندہ کی پیچھلے مہینہ ملاقات ہوئی، نعل شریف پر پچھ بحث چل پڑی، بندہ نے عرض کیا کہ: میرا تعلق حضرت شخ نوراللہ مرقدہ سے ہے، اور انہوں نے اپنی کتابوں میں اس کے فوا کدذکر کئے ہیں، اس پر حضرت قاضی صاحب نے فرمایا کہ: حضرت شخ کے ہیں، اس پر حضرت قاضی صاحب نے فرمایا کہ: حضرت شخ کے جیں، اس پر حضرت تقانوگ کی بات ما نو! اب ان کوتو حضرت شخ سے اتنا بغض ہے اور ایک بات کے بین، اس کے فقش قدم پر چل رہے ہیں۔

پھر مکی مالکی صاحب مکہ شریف میں ہیں، وہاں پر دُنیا بھر کے لوگ آتے ہیں، ہر مسلک والے آتے ہیں، اور ان سے بھی مل لیتے ہیں، اور ملاقات کے دور ان مالکی صاحب ان کی تعریف فر مادیتے ہیں، تو کیا اس کی وجہ سے وہ کٹر بریلوی ہو گئے؟

المن المناب نے یہ بھی الزام لگایا کہ حضرت صوفی صاحب دامت برکاتہم نے حضرت شخ رحمہ اللہ سے بے وفائی کی ہے کہ مالکی صاحب کے حلقہ میں داخل ہوگئے ہیں۔
حضرت شخ رحمہ اللہ سے بے وفائی کی ہے کہ مالکی صاحب کی کیا حیثیت ہے، حضرت کاش کہ آنجناب اس کی تحقیق فر مالیتے ، مالکی صاحب کی کیا حیثیت ہے، حضرت صوفی صاحب زید مجد ہ کے مقابلے میں بیسرا سر حضرت پر بہتان ہے، قیامت کے دن ان حجو لے الزامات کا جواب دینا ہوگا، حضرت صوفی صاحب دامت برکاتہم پر ہزار مکی مالکی جیسے قربان ہوجا کیں۔

ماہنامہ بینات کے مدیر حضرت ڈاکٹر عبدالرزاق اسکندرصاحب بھی مکی مالکی صاحب کے اوران کی کتاب کے مداح ہیں، آنجناب ان سے تحقیق فرمالیتے۔ جند دن قبل بند و کاصوبی مدور جانا ہواں گئی علامی سے اس سلسا میں ان جہو کی مالکثر

چنردن قبل بندہ کاصوبہ سرحد جانا ہوا، کئی علماء سے اس سلسلہ میں بات ہوئی، اکثر علماء کی رائے بیتھی کہ آنجنا ب ایک بڑی شخصیت ہیں، آپ کا ایک علمی مقام ہے، آپ کوالیں



120

چەفىرى**ت**ھ





با تین نہیں لکھنی جاہئیں تھیں۔

تحریری طوالت کی معافی جاہتا ہوں،اگر کوئی سخت بات محسوں ہوتواس کی معافی جاہتا ہوں،اللّٰہ پاک تمام قلوب کوت پر جمع فر مادے،امید ہے کہ دعواتِ صالحہ میں فراموش نہیں فر مائیں گے۔والسلام

محمد ابوز بیر سکھروی کے خط کا جواب بسم اللم الرحس الرحیم

مخدوم ومكرم! زيدمكاركم ،السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

نامه كرم لائق صداحر ام واكرام موا، بينا كاره تووا قعتاً "نه آنال ميس بهناينال

میں'''نه تین میں ،نه تیرہ میں۔''

آنجناب كاگرامی نامه تین مضامین پرشتمل ہے:

ا: ...... اکابر ثلاثه (صوفی صاحب، مولانا کمی اور مولا ناعزیز الرحمٰن دامت برکاتهم وزیدت فیوضهم) کاشخ نورالله مرقدهٔ کے فیض کوعام کرنا، الله تعالی ان حضرات کواخلاص کے ساتھ مزید ترقیات سے نوازیں، یہ ناکارہ ان پراسی طرح رشک کرتا ہے جس طرح ایک فقیرِ بے نواکسی رئیس پررشک کرے، اس لئے اس ناکارہ نے بلاتکلف اپنے خط میں لکھا ہے:

د حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن مدخللہ کے ساتھ اس ناکارہ و

روسیاہ کا بھی تعلق کے، وہ میر بے خواجہ تاش ہیں، اور اس نا کارہ سے کہیں بہتر وافضل ہیں۔''

لہٰذا اس ضمن میں تو آنجناب نے میری معلومات، اور میرے حسنِ ظن میں کوئی اضافہٰ بیں فر مایا۔

۲:....شخ علوی مالکی کے بارے میں جو کچھ کھا وہ بریلویوں کے پرچہ''جہانِ رضا'' کے حوالے سے کھھا، اگر بیغلط ہے تو بہت آسان بات ہے، شخ علوی مالکی صاحب سے''جہانِ رضا'' کے مندرجات کی تر دید کرادی جائے، میں اس تر دید کو ثالغ کر کے اپنی تفریعات واپس لے لول گا۔



127

ده فهرست «ج





سا: ..... حضرت صوفی صاحب منظلۂ کے بارے میں ایک ثقہ راوی کی ساعی روایت درج کی ہے، اگریہ غلط ہے تو اس سے توبہ کرتا ہوں، اور موصوف سے بھی معافی حیاہتا ہوں، مناسب ہوگا کہ اس روایت کی تر دید حضرت صوفی صاحب زید مجدۂ ہی سے کرادی جائے تا کہ اس کوشائع کر کے اس کے ساتھ اپنا تو بہنا مہ بھی شائع کر دوں۔

ان اُمور کے علاوہ جو بات بھی اس ناکارہ نے غلط کسی ہواس کی نشاند ہی فرمادی جائے، اس سے بلا تکلف رجوع کرلوں گا۔ اُمید ہے مزاحِ بعافیت ہوں گے، دعاوں کا حتاج اور ملتجی ہوں۔

محمر بوسف عفاالله عنه

ا۲/۲/۲۱۱۱۵

2:..... جناب اختر علی عزیزی کا خط بسم الله الرحمٰن الرحیم
تا تو بیدار شوی ناله کشیدم ورنه عشق کاریست که به آه و فغان نیز کنند محتر می جناب مولانا محمد بوسف لدهیانوی صاحب زید مجدهٔ الله و برکاته ، مزاح بخیر!

اگرچہ بندہ ماہنامہ' بینات' کاخریدا نہیں تاہم مستقل قاری ضرور ہے،اورآپ کے ادار ہے اور بیانات محبت سے دیکھتا ہے، لیکن اس شارہ محرم الحرام میں آپ کامضمون '' پچھ اِصلاحِ مفاہیم کے بارے میں' نظر سے گزرا، اپنے ہیرومرشد، ولی کامل، عالم باعمل حضرت شخ الحدیث مولانا محد زکریا مہاجر مدنی نوراللہ مرقدہ کے باغ تصوف اور چمنستانِ سلوک کے فیقی وارث ونگران مجاہر ملت حضرت مولانا محدعزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم سلوک کے فیقی وارث ونگران محامون کا مطالعہ کیا، فطری بات ہے کہ حزن و ملال سے رنجیدہ اورغم وفکر سے نڈھال ہوا۔ جناب محترم! آپ نے ایک ایسے قطیم مجاہد کے خلاف (بدون محقیق کے) اوراقی کثیرہ سیاہ کئے ہیں جو کہ ہر باطل کے خلاف سیف بے نیام ہوکر میدانِ



122

چې فېرست «ې





عمل میں کودتے ہیں۔رد روافض کا فریضہ ہو، یا مودودی صاحب کے غلط نظریات پرضربِ کاری کا،مرزائیت کا جنازه نکالنا ہو یا تو ہینِ رسالت کیس، ڈاکٹر اسراراحمہ کا تعاقب ہو یا يروفيسر طاهرالقادري كامقابله هرموقع يربيهجامد فيسبيل اللّداغياراوراسلام دثمن قوتول كاقلع قمع کرتے ہیں اور مع ہذا مثبت روبیا ورتغیری سوچ رکھتے ہوئے اکابر دیو بند کے نقشِ قدم پر خصوصاً اینے شخ قدس سرہ کی نیابت کرتے ہوئے ہزاروں مخلوقِ خدا کواللہ کا پیارا نام سکھایا اور ان کی وساطت سے ان بندگانِ خدا کا تعلق اپنے مولیٰ سے بن گیا (اگر اغماض نہ فرمائیں تو آپ بھی اس کے قائل ہوں گے )، آپ کومعلوم ہونا جا ہے کہ ان کی توجہ و برکات سے اور اسلوب اکابراپنانے کی وجہ سے راولینڈی میں (اور جہاں جہاں ان کے مستر شدین ہیں،ان کےعلاقوں میں بھی ) کتنی مساجد بریلوی مکتب فکر والوں ہے آزاد ہوکر دیو بندیوں کے ہاتھ آگئ ہیں، خود راقم سطور کا جو علاقہ ہے کا ٹنگ ضلع مردان، پہلے بریلویوں کے قبضہ میں تھا، ہمارے یانچ چھ علمائے کرام (جو کہ جید مدرس عالم ہیں، اکوڑہ ختُك اورا مدا دالعلوم پیثا ور سے فارغ انتحصیل ہیں اور حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب زید مجدۂ سے بیعت ہیں)نے یہاں اپنے شیخ کے اُصول پر کام شروع کیا،الحمد للہ کہ کافی علاقہ بریلویت کے زہر سے نچ گیا کیکن نہ جھگڑا ہوا، نہ خون خرابہ، اپنے ا کابر کے طرزیر ذکرودور د شریف اور تصوف کا راستہ اختیار کر کے بریلویت کا جنازہ نکل گیا، جس کی تصدیق آپ مولانا عطاء الرحمٰن صاحب اور مولانا امداد الله صاحب مدرسین جامعہ بنوری ٹاؤن سے كرسكتے ہيں، كيونكہ وہ ہمارے علاقہ كے رہنے والے ہيں۔

میرے محترم! آپ نے کتاب ' إصلاحِ مفاہیم' اوراصل عربی کتاب پر جوتبرہ کیا ہے، عجیب ہے، آپ نے کتاب ' جوتبرہ کیا ہیں، کیا ہے، عجیب ہے، آپ نے کتاب ' جن حضرات نے اس پر تقریظات ثبت کی ہیں، اس ناکارہ کااحساس ہے کہ انہوں نے بے پڑھے محض مؤلف کے ساتھ حسنِ ظن اور عقیدت سے مغلوب ہوکر لکھودی ہیں۔' (ص: ۳۰) بات میہ ہے کہ آپ نے صرف کتاب کود یکھا ہے لیکن کتاب کے پسِ منظر اور پیشِ منظر سے اطلاع حاصل نہیں کی ہے، واقعہ اس کا شاہد ہے کہ جن حضرات نے تقریظات ثبت کی ہیں وہ بعد مطالعہ کتاب کی ہیں، مثلاً: شخ الحدیث



**؋؞ڶٚؠڔٮؾ**؞؋







مولانا محد ما لک کا ندهلوی مرحوم نے بغیر مطالعہ کے تقریظ کرنے سے معذرت ظاہر کی تھی، پھر جب مطالعه فرمایا تو تقریظ ثبت فرمائی (اس کی آپ معلومات کر سکتے ہیں )،اس طرح باقی حضرات کے تقاریظ بھی ،لہذا نتیجہ بی ذکلا کہ آپ کا احساس مبارک بنی برغلط ہے اور ان حضرات نے تقریظات کتاب پڑھ کرعقیدہ رکھتے ہوئے اظہار حق کی بنیاد پر ثبت فرمائی ہیں۔ پھرآ یا نے لکھا ہے:''اگر کسی نے پڑھا ہے تواس کوٹھیک طرح سمجھانہیں، نہ ہمارے ا کابر کے مسلک کو میچ طور پر ہضم کیا ہے ....الخ ۔ " (بینات ص:۳۱) توبیجی علم کے سمندر پراجارہ داری اورٹھکیداری کا دعویٰ ہے کہ صرف آپ کا مطالعہ اورفہم ٹھیک ہے، باقی تمام حضرات (شیخ الحدیث مولا نامحمه ما لک کا ندهلوی، شیخ الحدیث مولا ناسید حامد میاں صاحب، خلیفه شیخ الاسلام حضرت مدنی نورالله مرقدهٔ امیر جمعیت علمائے اسلام، جامعهالعلوم الاسلامیه کے ناظم تعلیمات مولا ناعبدالرزاق اسکندرصاحب، شیخ الحدیث مولا ناعبدالکریم صاحب كلا چي،مولا ناعبدالقادرآ زاد، شخ الحديث مولا نامفتي څحه فريدصاحب دامت بركاتهم العاليه اوران جیسے بیبیوں حضرات علمائے کرام کا ہاضمہ خراب ہے۔ نہ کتاب کے نام کامفہوم سمجھتے ہیں اور نہ اکا برعلمائے دیوبند (کثر اللہ جماعتهم )کے مذات سے واقفیت، شاباش! بایں عقل ودانش ببایدگریخت ۔ پھرتو وہی بات ثابت ہوئی جس ہے آ پانتہائی حد تک اظہارِ بیزاری کر چکے ہیں کہ''اب ہمارے استبدا دِرائے کا ایسا غلبہ ہے کہ نہ کوئی کسی کے سننے کو تیار نہ ماننے کو....الخہ'' (بینات ص:۳۴)

لیکن استحریر کے باوجود آپ اپنی رائے کو حرف آخر اور وحدہ لاشریک لۂ مانتے ہیں، باقی تمام اکا برعلماء کا ہاضمہ خراب ہو گیا بلکہ کتاب کے نام تک نہیں پہنچ سکے، پس مثل سائرصا دق ہوا:"فر من المطر و وقع تحت المیزاب"۔

آپ نے صاحبِ کتاب پر تنقید کی ہے کہ اس نے داعیا نہ اسلوب اور مصلحانہ انداز شخاطب اختیار نہیں فرمایا....الخ، (بینات ص:۳۸) توراقم کہتا ہے: غیر کی آنکھوں کا تنکا تجھ کو آتا ہے نظر د مکھ اپنی آنکھ کا غافل ذرا شہتر بھی

و ملیه ای املیه کا عامل ذرا همهتر مجمی 🗝 🗫



نې فېرست «نې







آپ نے خود حضرت شیخ الحدیث نور الله مرفدهٔ کے محبوب خلیفه سرحلقه عشاق <mark>جناب حضرت صوفی اقبال صاحب زید مجدهٔ هوشیار پوری ثم المد نی اور مجامد ملت حضرت</mark> مولا ناعز يزالرحمٰن صاحب اور داعى كبير مولا ناعبدالحفيظ صاحب مكى اور ديگر خلفائے كرام کو (جوابھی تک حقیقی طور پرحضرت قدس سرہ کے مشن کے نگہبان ہیں )اینے شخ کے ساتھ بوفائی کا طعنہ دیا ہے اوراپنے شیخ سے بے وفائی نعوذ باللہ من ذالک وہ خض ہی کرسکتا ہے جوكم عقل، كم فهم ، تنك نظر ، جابل ، بدفهم اور متعنت مو، تو جوالفاظ علوى ما لكي نے اپنے مخالفين (متشدد سلفی حضرات) کے حق میں استعمال کئے ہیں وہ آپ نے حضرت شیخ کے محبوب خلفائے کرام کے حق میں لکھ دیئے ،تو پھر کیوں آپ کا نداز تخاطب داعیا نہ اور مصلحانہ ہے ، اورشخ علوی کامنا ظرانه ومجاد لانه؟

ای گنامیست که در شهرشا نیز کنند

باقی ہمارے شخ مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب مدخلۂ کے سی مرید کا خط جوآپ نے نقل کیا ہے کہ حضرت مولانا تبلیغی جماعت کے خلاف ذہن بناتے ہیں، (بینات ص: ۴۵) \_ تو پیچض جھوٹ، بہتان اوران پرافتر اء ہے،لعنت اللّٰه علی الکاذبین! راقم کاتعلق حضرت مولا نا کے ساتھ اس وفت سے قائم ہے جبکہ بندہ مخضر المعانی پڑھ رہا تھا،اورالحمد للّٰد سالِ رواں بندہ کی تدریس کا چھٹاسال ہے، کیکن تا ہنوز ہم نے حضرت مولا ناصاحب سے ابل تبلیغ اور جماعت والول کے متعلق سوائے خیرخواہی کے پیچھنہیں سنا۔ رہابعض مبلغین کی کچھ خامیوں کی نشاندہی کرنا، تو اسے تبلیغ کی مخالفت کہنا اور حضرت شیخ کے مشن سے وفائی تھہرانا سوءِ ظن ہے،اگربعض مفاد پرست علماء پراعتراض برداشت کیا جاتا ہےاورا سے علم اورعلماء کی مخالفت سے تعبیر نہیں کیا جاتا، یا بعض جاہل متصوفین پر بغرضِ اصلاح طعن کی جاتی ہے اورا سے تصوف کی مخالفت نہیں سمجھا جاتا (بلکہ حق پرست لوگ خیر خواہی سمجھتے ہیں ) تو پھر ناواقف مبلغین کی اصلاح کے لئے اگرایک عالم باعمل (جو کہ حضرت شیخ کے مشن کا باغبان بھی ہو )کسی غلطی کی نشاند ہی فر ہائے تو وہ کیسے تبلیغی جماعت کی مخالفت اور حضرت شخ رحمہ الله سے بے وفائی ہوگی؟ آپ نے بغیر تحقیق کئے ایک شخص کے خط پر (خدا جانے وہ کون









ہے؟ اصدق وا كذب ) ہمارے شخ پر بے جا تقيدات واعتر اضات كا دروازه كھولا ہے، اور ايخ دل كى بھاپ نكالى ہے، كاش كه آپ اوراق لكھة وقت فتبينوا أن تصيبوا قوما بجھالة فتصبحوا على ما فعلتم نلامين ذہن ميں لاتے اورا يك مجهول شخص كى وجب ايك معروف خدارسيده عالم پر نہ برستے، پھرظلم يه كهاس شخص نے آپ سے استفسار كيا ہے، آپ اسے جواب دیے، ليكن ما ہنامہ ' بينات' ميں اس كے چھاپنے كى كيا ضرورت تقى؟ صرف حضرت مولا ناصا حب كے متوسلين كے قلوب كوآ زار؟

مع ہذا ستم بالائے ستم یہ کہ کتاب''مفاہیم'' پرتقریظات تو مختلف علائے کرام نے کی ہیں، کیکن مدف اعتراض صرف مولانا عزیز الرحمٰن صاحب ہیں، کیاانہوں نے کسی کا باپ مارا ہے؟ آپ کم از کم جامعہ کے ناظم تعلیمات سے نمٹ جائیں: مارا ہے؟ آپ کم از کم جامعہ کے ناظم تعلیمات سے نمٹ جائیں: تہماری زلفوں میں آئی تو حسن کہلائی

تمہاری زلفوں میں آئی تو محسن کہلائی وہ تیرگ جو میرے نامہ سیاہ میں تھی

باقی آپ نے جن اکابر کے متعلق کھا ہے کہ انہوں نے اکابر کا مسلک صحیح طور پر ہمضم نہیں کیا ہے، ان میں سے شخ الحدیث حضرت مولا نا حامد میاں صاحب اور شخ الحدیث مولا نا محمد ما لک کا ندھلوگ اب اس دار فنا سے تشریف لے جاچکے ہیں، اور آپ مررسہ کرر سہ کرر سہ کر ان کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں کہ: انہوں نے حسن طن سے کام لیا ہے، مطالعہ نہیں کیا ہے، ایسا نہیں کرنا چا ہے فیرہ وغیرہ تو کیا اموات کے متعلق ایسے اقوال کہنا (جبکہ وہ بنی ایسا نہیں کرنا چا ہے فیرہ وغیرہ وغیرہ، تو کیا اموات کے متعلق ایسے اقوال کہنا (جبکہ وہ بنی کہ: ایسا کوان بزرگوں کے حق میں سوادب کا ارتکاب نہیں سجھنا چا ہے ۔' (بینات ص: ۳۷) کیکن میضر ورسوءِ ادب ہوگا جبکہ اکابر کے سروں پر ایسے امور تھوپ دیئے جا کیں جن سے وہ بری ہیں کہ انہوں نے فرمایا ہے ہم نے کتاب دیکھا مطالعہ کیا اور اسے معتدل اور جامع پایا وغیرہ، اور آپ احتمالات کا سہارا لے کر فرماتے ہیں محض حسن ظن ہے، تو آپ کی توجیہ برائے کلام اکابر تو جیہ الکلام بما لا یو صلی به قائلہ کے قبیل سے ہے۔

یہ تمام اُموراس پر دلالت کرتے ہیں کہ آپ قاضی مظہر حسین صاحب سے متاثر



IAI

چې فېرس**ت** دې





ہیں، اور ان کا پریشر آپ پر پڑا ہے، لین یا در ہے کہ قاضی مظہر حسین صاحب نے کسی کو معافیٰ نہیں کیا ہے، پرائے تو پرائے ہیں، اپنوں پرائی یلغار کرتے ہیں جیسے کہ نفر واسلام کی جنگ ہو۔ حضرت مولا نامفتی محمود اور حضرت مولا نا غلام غوث ہزار وکی گے ساتھان کی لڑائی ہوتی رہی ، اس کے بعد مولا ناحق نواز شہید گے ساتھ، مولا ناسمیے الحق صاحب، مولا نافضل الرحمٰن صاحب، مولا نا ضیاء الرحمٰن فاروقی ، مولا نا عبد اللہ صاحب خطیب اسلام آباد، مولا نا عظم طارق ، مولا ناسعاق سند یلوی اور ان کے علاوہ مختلف علائے کرام کے ساتھ جہا دیکیر کرتے رہے، یہی وجہ ہے کہ تحرکی خدام اہلِ سنت سن صغر سے شروع ہوچکی ہے اور ابھی کہ صرف چوال اور جہلم کے مضافات سے باہر نہ نکل سکی ، کیونکہ کل قاضی صاحب جن کے دوست ہیں کل ان کے ساتھ میدانِ کے دوست ہیں کل ان کے ساتھ میدانِ کارزار میں ہوں گے۔

آپ لکھتے ہیں کہ: ''اگر حضرت شخ کی نسبت کا رنگ غالب رہتا .....الخ۔''
(بینات ص: ۴۷) تو جناب مکرم! حضرت شخ نورالله مرقدهٔ کی نسبت کا رنگ جتنا حضرت مولاناعزیز الرحمٰن زیر مجدهٔ پرچڑھ گیاہے،اس کی نظیر نہیں ملتی، بلکہ کئی چیدہ چیدہ علائے کرام سے سنا ہے کہ حضرت شخ نور الله مرقدهٔ کے حقیقی وارث اور نعم البدل حضرت مولانا عزیز الرحمٰن صاحب ہیں،اور جتنا کا مرد قرق ضالہ وباطلہ کا ان سے الله تعالی نے لیاوہ بھی قابل رشک ہے، لہذا الی شخصیت کے متعلق بدون تحقیق الی با تیں منسوب کرناکسی طرح زیب نہیں دیتا۔

الله تعالی ہم سب کو صراطِ متنقیم پر چانے کی تو فیق مرحمت فرمائے ممکن ہے خط میں بعض جملے ناخوشگوار ہوں ، لیکن مجروح قلب سے نکلے ہیں لہذا برداشت کیا جائے ، مع ہذا معافی کا خواستگار ہوں۔

راقم السطور

بندهاختر علی عزیزی مهن العلموءن قریمانگا ضل

خادم دارالعلوم عناروقيه كالنك ضلع مردان

٣رصفر٢١٦١هـ"



المرست ﴿





<u>ج</u>لد د



جناب اختر علی عزیزی کے خط کا جواب

بسم اللَّم الرحس الرحيم

مخدوم ومعظم زيدت الطاقهم ،السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

محبت نامه موصول ہوکر موجبِ عزت افزائی ہوا، یہ ناکارہ اپنے اسی مضمون میں کھے چکا ہے کہ یہ 'نہ تین میں ہے، نہ تیرہ میں!' میں کیا، اور میری رائے کیا؟ کوئی لفظ صحیح لکھا گیا تو ما لک کی عنایت، ورنہ اس روسیاہ کی تحریر حرف غلط کی طرح مٹادینے کے لائق ہے، اس ناکارہ کو علم کجا؟ انسانوں کی صف میں شار کرنے کی گنجائش نہیں، کہ یہ خود اپنے کو بہائم سے برتر سمجھتا ہے، الا أن يتغمدنى الله برحمته!

میر نے اکابر، میری تحریر کے جس لفظ کے بارے میں فرمادیں کہ یہ غلط ہے، اس سے بغیر کسی بحث کے توبہ کرتا ہوں، اس ناکارہ نے کتاب کے بارے میں لکھا تھا کہ یہ ہمارے اکابرؓ کے ذوق ومسلک کی ترجمان نہیں، دیوبندی بریلوی متنازع فیہ مسائل میں ہمارے اکابرؓ کو خالفین کی جانب سے جو کہا گیا، اور کہا جارہا ہے، ان مسائل میں ہمارے اکابرؓ حق بیناکارہ، کم فہم ان مسائل میں کسی کچک کو گوار انہیں کرتا، نہ مصالحت کو مسلک کی ترجمان قرار دیا ہے، مسلک کی ترجمان قرار دیا ہے، ان کی بارے میں اپنااحساس کھا کہ یا تو انہوں نے اس کتاب کو ٹھیک طرح سے پڑھا نہیں یا اس کے مالۂ وما علیہ کا احاط نہیں کیا، آنجناب کے تیز و تندعنایت نامہ کے بعد بھی بہیں یا اس کے مالۂ وما علیہ کا احاط نہیں کیا، آنجناب کے تیز و تندعنایت نامہ کے بعد بھی کی ہے کہ یہناکارہ اپنے اس احساس میں کوئی تبدیلی نہیں یا تا، ان تقریظ کنندگان کی بے دبی مقصود نہیں تھی، بلکہ بقول عارف روئیؓ:

گفتگوئے عاشقاں در امر ربّ جوشش عشق است نے ترک ادب

بہرحال اگراس روسیاہ کا کتاب کے بارے میں بی خیال غلط ہے تواس سے سوبار تو بکرتا ہول، وما أبرئ نفسى ان النفس الأمارة بالسوء الا ما رحم رہى! اورجن بزرگول کے بارے میں ' ترک اوب' سمجھا گیاہے، اس سے بھی توبہ کرتا ہوں۔



INP

چې فېرست «ې





جن بزرگوں کے آنجناب نے فضائل ومنا قب رقم فرمائے ہیں،اس ناکارہ کے علم میں کوئی اضافہ نہیں فرمایا، کیونکہ بینا کارہ خودان کو'اپنے سے بدر جہافضل' ککھ چکاہے، (اوراس ننگ بہائم کا ان بزرگوں سے تقابل ہی کیا؟) سیّدعلوی کے بارے میں''جہانِ رضا'' کے حوالے سے جو کچھ لکھا ہے،مصنف ما شاء اللہ بقیدِ حیات ہیں، ان سے''جہانِ رضا'' کے مضمون کی تر دید کرادی جائے تو بینا کارہ اپنی تفریعات و نتائج کو بھی علی الاعلان والیس لے لے گا۔

آنجناب نے اس نا کارہ کے بارے میں جوتند و تیز الفاظ استعال فر مائے ہیں، ان کے لئے حافظ ً بہت پہلے فر ماگئے ہیں:

بدم گفتی وخر سندم عفاک الله نکو گفتی

میمیرے مالک کی ستاری ہے کہ اس روسیاہ کے سارے عیوب پر آنجناب کو مطلع نہیں فر مایا، ورنہ'' بتر زانم کہ گفتی''،اللہ تعالیٰ اس روسیاہ کے عیوب کی پر دہ پوشی فر مائیس،اور میرے اکا بڑکے درجاتے عالیہ کو بلند سے بلند تر فر مائیں۔

دعوات صالحہ کی درخواست ہے، اور کوئی لفظ جناب کی شان کے خلاف صادر ہوا ہوتو ندامت کے ساتھ معذرت اور معافی کی التجا کرتا ہوں، والسلام!

محمر ليوسف عفااللهءنه

1417/4/41

۲:.....مولا ناعزیز الرحمٰن کے ایک مرید کے خطاکا جواب بسم اللہ الرحمٰن الرحیم

محتر م حضرت اقدس جناب مولا نامحد يوسف صاحب دامت بركاتهم السلام عليكم ورحمة اللدو بركاته!

خیریت کے بعد عرض ہے کہ بندہ آپ کی رہنمائی چاہتا ہے، مسئلہ یہ ہے کہ بندہ کا اصلاحی تعلق مولا نا عزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم سے ہے، ان کا اور حضرت مولا نا قاضی مظہر حسین صاحب دامت برکاتہم کا اختلاف پیدا ہوا ہے، چنانچہ ان کی طرف سے



چە**فىرسى** ھې





میں نے خود سنا ہے کہ اب وہ فر ماتے ہیں کہ یہ بدعتی ہے، فتندا قبالیہ یا فتندعزیزیہ کہہ کر یکارتے ہیں۔

بی خط میں اس لئے لکھ رہا ہوں کہ ایک بات کی تصدیق چاہتا ہوں ، اور وہ بیکہ حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم کے خلیفہ کی مجلس میں میں خود بیٹھا ہوا تھا،
توانہوں نے یہ بات آپ کی طرف نسبت کر کے فرمائی کہ حضرت مولا نامجہ یوسف صاحب دامت برکاتہم نے حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم سے مبحبر حرام میں معافی مائی ہے، کیا آپ کے نزدیک الیک کوئی بات ہوئی ہے یانہیں؟ برائے مہر بانی اس کی حقیقت سے بندہ کو مطلع فرمادیں کہ ایسا ہوا یانہیں؟ اور قاضی صاحب کا ہر رسالہ میں ان کا تذکرہ کرنا کیسا ہے؟ اور اب ان میں سے حق پر کون ہے؟ لیخی کون اعتدال پر ہے؟ اور کون مہر بانی فرما کر بندہ کی امتبا کی در نواست ہے کہ اللہ تعالی فرما کیوں، بندہ بہت زیادہ پر بیثان ہے کیونکہ اصلاحی تعلق کا کی درخواست ہے کہ اللہ تعالی اپنے تخلص بندوں کے ساتھ رکھے اور ان کے ساتھ اُٹھا کے، معاملہ ہے اور اس میں آج کل کے دور میں در نہیں کرنی چاہئے، نیز بندہ کے لئے خصوصی دعا کی درخواست ہے کہ اللہ تعالی اپنے تخلص بندوں کے ساتھ در کھے اور ان کے ساتھ اُٹھا کے، کی درخواست ہے کہ اللہ تعالی اپنے تخلص بندوں کے ساتھ در کھے اور ان کے ساتھ اُٹھا کے، ایک ان پر خاتمہ فرمائے اور ہر بدعت سے بچائے ہے تربی میں غلطی کی معافی چاہتا ہوں۔

وعاؤں کامختاج دعاؤں کامختاج اجمل حسین

#### الجواب

برا درمجتر م.....السلام عليم ورحمة الله وبركاته! مرادرمجتر م

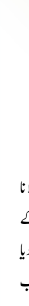
حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب سے اس ہندہ کواختلاف تھا، اور ہے، مگر اس نا کارہ کی عادت کسی کے پیچھے پڑنے کی نہیں ہے، اور بیہ جوآپ نے فر مایا ہے کہ:

''حضرت مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب دامت برکاتهم کے



IND

چې فېرست «ې



جلد د



خلیفہ کی مجلس میں میں خود بیٹھا تھا، انہوں نے آپ کی طرف نسبت کر کے فرمایا کہ: محمد یوسف نے حضرت مولانا عزیز الرحمٰن دامت برکاتہم سے مسجد حرام میں معافی مانگی ہے۔''

یہ واقعہ اُلٹ گیا ہے، اصل قصہ یہ ہے کہ ہمارے دوستوں نے حضرت مولا نا عزیز الرحمٰن صاحب دامت برکا ہم سے گفتگو شروع کردی، اور یہ گفتگو بیت اللّٰہ شریف کے دروازے تک جاری رہی، مولا ناعزیز الرحمٰن پٹھان آ دمی ہیں، انہوں نے غصہ سے کہہ دیا کہ میں اس پر مباہلہ کرنے کے لئے تیار ہوں، میں اس گفتگو سے لاتعلق تھا، کیکن جب

سامے ہے، پیچے یں ای وقت اپ سے سباہلہ تربا ہوں! اس پروہ دیے پر سے اور بات د گزری ہوگئی، بعد میں انہوں نے اس پر معذرت کی ، بیخلاصہ ہے ساری کہانی کا۔

مولانا عزیز الرحمٰن میرے پیر بھائی ہیں، میں ان کا احترام کرتا ہوں اور ان کو اپنے سے ہزار ہا درجہ بہتر جانتا ہوں، کیکن مسلک علمائے دیو بند کے نام سے جو کچھانہوں نے لکھاہے، میں اس سے بیزار ہوں، اور اس کوایئے شیخ کے مسلک کے خلاف سمجھتا ہوں۔

تھاہے، یں اس سے بیز ارہوں ، اور اس کواپیے سے حسلک کے طلاف بھیا ہوں۔ آپ ان سے اصلاحی تعلق رکھیں اور ان سے اکتسابِ فیض کریں، لیکن ان

فضولیات اورلغویات میں اپنے اوقات کوضائع مت کریں۔میرادین وعقیدہ یہ ہے کہ: ''حضرت محمرصلی اللہ علیہ وسلم جو کچھ اللہ کی طرف سے

وراللد مرکدہ کہ ، ہارے اور پر بلد ہے جا دہ برن ہے، اسر میری رائے ماکسی اور کی رائے کسی مسئلے میں ان کے خلاف ہوتو وہ

عرب السالم عابلِردہے!'' والسلام

محمر لوسف عفاالله عنه

011/1/1/10





چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





### 2:.....د يو بندى بريلوى اختلاف حقیقی يا فروعی؟ دارالعلوم د يو بند كافتو ك

کیافرماتے ہیں علمائے دین و مفتیانِ شرع متین مسکد ذیل میں ہمارے یہاں تقریباً دو تین سال سے بیا ختلاف روز افزوں ہوتا جارہا ہے اور ہمارے اکابر دیوبند کے مستسبین فریقین میں منقسم ہوتے جارہے ہیں، البذا مندرجہ ذیل اُمور کا مفصل و مدل بحوالہ کتب جواب باصواب تحریر فرما کر ہماری رہنمائی فرما کیں۔ بریلوی، دیوبندی اختلاف فروعی ہے یا اُصولی اور اعتقادی؟ ایک جماعت کہتی ہے کہ فریقین کے درمیان بیا ختلاف فروعی ہے، اور ہمارے علمائے دیوبند اور اکابر دیوبند نے جو تی اختیاری تھی عارضی اور وقتی فروعی ہے، اور ہمارے علمائے دیوبند اور اکابر دیوبند نے جو تی اختیاری تھی عارضی اور وقتی اشاعرہ اور ماتریدیہ کے بیان کردہ عقائد پر قائم ہیں، بیعت وارشاد میں بھی دونوں فریق شجیح طریقہ پرموجود ہیں۔

اب چونکہ اسلام دشمن عناصر قوت سے اُمھر رہے ہیں، لہذا دیوبندیوں اور بریادیوں کو متحد ہوکران کا مقابلہ کرنا چاہئے، ماضی کے تجر بات کی روشنی میں بتلائیں کہ کیا ایساتحاد عملاً کامیاب ہوگا؟ کیا اس مقصد کے لئے دیوبندیوں کواپنے اُصولی موقف اور مسائل سے ہٹنااور عرس ومیلا داور فاتحہ وغیرہ میں شریک ہونا جائز ہے؟

دُوسری جماعت میہ ہی ہے کہ اکا بردیو بند کا اختلاف بریلویوں سے فروی ہی نہیں بلکہ اُصولی اور اعتقادی بھی تھا اور ہے، مثلاً: نور وبشر کا اختلاف ، علم غیب کلی کا اختلاف ، مختار کل ہونے کا اختلاف ، حاضر و ناظر ، قبروں پر ہجود کا اختلاف وغیرہ وغیرہ اہم اور عظیم ہیں ، عند اکا بردیو بند کے بارے میں تکفیری فقاولی ان کی کتابوں میں ہیں، لہذا ان سے اتحاد کے لئے ضروری ہے کہ پہلے وہ اپنی کتابوں سے تکفیری فقاولی نکال دیں اور ان سے براحت ظاہر کریں اور اسے عقائد درست کریں۔

اول الذكر حضرات ميلا دشريف اورعرس وغيره كے جواز اور استحباب پر ا كابرِ ديو بندكے بعض اقوال سے استدلال كرتے ہيں،مثلاً: رسالہ ہفت مسئلہ مصنفہ حضرت مولا نا















اشرف على تفانوى رحمة الله عليه، نيز حضرت شيخ الحديث مولا نامحدز كرياصا حب رحمة الله عليه كيعض اقوال سے -

اب دریافت طلب امریہ ہے کہ کیا بریلویوں کی مجالس میلا دوعرس وغیرہ میں مصلحاً شریک ہونا جائز ہے؟ کیا ان کے اعمال کومصلحاً برداشت کر کے متحد ہونے کی دعوت دینا جائز ہے؟ کیا بیافت اُصولی اور اعتقادی ہے یا فروعی؟ کیا بریلوی بھی اہل سنت والجماعت ہیں؟

کیابریلویوں کی بدعات فی نفسہ ہمارے حضرات ویوبند کے یہاں بھی جائز ہیں اور مباح ؟ نقش نعلین شریفین کی کیا حقیقت ہے؟ کیا اس سے استبراک، چومنا، سر پر رکھنا وغیرہ جائز ہے؟ بید مسائل پاکستان میں بہت عام ہوتے جارہے ہیں، ابھی تک علمائے دیو بند کے فقاو کی کو یہ لوگ اہمیت دیتے ہیں، اُمید ہے کہ یہ لوگ خلاف شرع اُمور سے باز و آجا کیں، بینوا و تؤ جروا!

المستفتی اساعیل بدات از مدینه منوره در میرینده

> الجواب ومن الله التوفيق حامرً (ومصلباً ومعلماً، (ما بعر!

دوسری جماعت کا خیال میچے ہے کہ دیوبندیوں کا بریلویوں سے اختلاف فروی نہیں بلکہ اُصولی اوراعتقادی بھی ہے، اور پہلی جماعت کا خیال میچے نہیں ہے کہ فریقین کے درمیان صرف فروی اختلاف ہے اور دونوں فریق اہل السنّت والجماعت میں سے ہیں اور مسلک حِنفی پر قائم ہیں، نیز اشاعرہ و ماترید ہے بیان کردہ عقائد پر قائم ہیں، بیعت وارشاد میں بھی دونوں فریق میچے طریقہ پر موجود ہیں، کیونکہ بریلویوں (رضاخانیوں) نے اہل السنّت والجماعت کے عقائد میں بھی اضافہ کیا ہے، اور ایسے فروی مسائل کو بھی دین کا جزو بنایا ہے جن کی فقہ خفی میں واقعی کوئی اصل نہیں ہے، مثلاً: عقائد میں چاراُ صول اور بنیادی



جِلد د -



عقائد ہڑھائے ہیں: ا:...نور و بشر کا مسکد۔ ۲:...علم غیب کلی کا مسکد۔ ۳:...حاضر و ناظر کا مسکد۔ ۲:...علم غیب کلی کا مسکد۔ ۲۰...عام مسکد۔ ۲۰...عام میں غیراللہ کو پکارنا، قبروں پر سجدہ کرنا، قبروں کا طواف کرنا، غیراللہ کی منتیں ماننا، قبروں پر چڑھاوے چڑھانا، میلا دِمروّجہ اور تعزیہ وغیرہ سینکڑوں با تیں ان کی ایجاد ہیں، جوصر تک بدعات ہیں۔ اور بیعت وارشاد میں بھی ان لوگوں نے بہت می غیرشرعی چیزوں کی آمیزش کرلی ہے، مثلاً: قوالی اور وجدو ساع وغیرہ - نیز فریق اوّل کا بیموقف خلاف واقعہ ہے کہ ہمارے علائے دیو بند اور اکا بردیو بند نے جو تحق اختیار کی تھی وہ عارضی اور وقتی تھی، بلکہ تھے بات یہ ہے کہ دیو بندیت نام ہی تمسک بالسند اور تنفیر عن البدعہ کا ہے، اکا بردیو بندگا عمل ہمیشہ ''فیاصد ع بما تؤمر'' پر رہا ہے، انہوں نے تنفیر عن البدء ما بی مقابلہ آرائی اور محاذ آرائی ورتافی رائی سے بھی گریز کیا ہے، اور ہمیشہ زمی اور حکمت سے اصلاح حال کی کوشش کی ہیں آج بھی ان کے اخلاف کو بہی طریقہ اختیار کرنا چاہئے۔

رساله فیصله مفت مسکه "د مسلک منقع" سے پہلے کی تصنیف ہے،اس سے استدلال سے نہیں ہے، اور حضرت شخ سہار نیوری رحمۃ اللہ علیه کے ایسے اقوال ہمارے علم میں نہیں ۔ اور بریلویوں کی مجالس میلا داور عرس وغیرہ میں مصلحاً شریک ہونا بھی جائز نہیں میں نہیں ۔ اور بریلویوں کی مجالس میلا داور عرس وغیرہ میں مصلحاً شریک ہونا بھی جائز نہیں ہے،اور اس کی ممانعت "و دوا لو تدھن فیدھنون" میں مذکور ہے،اور "لکم دینکم ولی دین" میں اشارہ بھی اسی طرف ہے،اور حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے امدادالفتاوی جے،

''رسوم بدعات کے مفاسد قابلِ تسامخ نہیں!''

اورج: ٣٨٠ ص: ٣٨٠ كسوال وجواب كاخلاصه يه ہے كه عرس وغيره بدعات ميں جولوگ شريك ہوتے ہيں، ان كى بے ضرورت تعظيم وتكريم كرنے والے بھى "من وقسر صاحب بدعة فقد اعان على هدم الاسلام" كامصداق ہيں۔

اور بعض بدعات کے فی نفسہ جائز ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ اُمور فی نفسہ تو جائز ہوتے ہیں، جیسے جناب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ولادتِ مبارکہ کا تذکرہ، مگر



119

جه فهرست «بخ





التزام اورشرائط و قیود کی پابندی کی وجہ سے وہ چیزیں بدعت کے زمرہ میں داخل ہوجاتی ہیں،اوروہ نا جائز ہوجاتی ہیں۔

اورنقش نعل مبارك كى كوئى اصل نہيں ہے، اوراستبراك اوراس كوچومنا، سر پركھنا ہو استبراك اوراس كوچومنا، سر پركھنا ہواصل ہے، اور حضرت تھانوى رحمة الله عليه نے امداد الفتاوى ج: ۲۵ ص: ۲۷۸ ميں اپنے رساله "نيل الشفاء بنعل المصطفى" سے رجوع فرماليا ہے، والله اعلم و علمه اتم واحكم!

سعیداحمه پالن پوری عفاالله عنه خادم دارالعلوم د یوبند ۲۲۷ د والقعده ۱۳۱۷ه محمر ظفیر الدین مفتی دارالعلوم دیوبند ۲۵رذ والقعده ۱۲۵رھ

الجواب سيح العبد نظام الدين مفتى دارالعلوم ديوبند 1۵/۱۱/۲۵ھ

۸:.....مظا برالعلوم سهار نیور کافتو کی
 بدم (للله (لرحمه (لرحیح

کیا فرماتے ہیں علائے دین (دیوبند) اس بارے میں کہ حضراتِ اکابرینِ دیوبند) اس بارے میں کہ حضراتِ اکابرینِ دیوبندکا جماعت بریلویہ سے جواب تک اختلاف رہاہے، یہ اختلاف فروی ہے یا اُصولی و عقائد کا اختلاف ہے؟ اور جو بدعات بریلویوں نے اختیار کررکھی ہیں، مثلاً: تیجہ، بیسواں، عقائد کا اختلاف ہے، قبروں پر سالانہ عرس، میلاد کا قیام، اجتماعی سلام وغیرہ ان اُمورکی اکابرِ دیوبند خصوصاً حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی اُور حضرت مولانا شیخ الاسلام سیّد حسین احمد دلی اور ان کے خلفاء و تلا فدہ نے جوشدت سے ان کی تر دید کی تھی، کیا موجودہ علائے دیوبند اس پر قائم ہیں؟ یا اس میں کچھ خفت آگئی ہے؟ اور کیا جماعت بریلویہ کو کسی بھی اعتبار سے اہل سنت والجماعت میں شارکیا جا سکتا ہے؟

کیاان لوگوں کا مذہب حضراتِ اشاعرہ اور حضراتِ ماتریدیہ کے موافق ہے؟ بعض ایسے لوگ ہیں جو حضرت شنخ الحدیث مولانا محد زکریا کا ندھلوی رحمۃ اللّٰہ علیہ سے انتساب کے مدعی ہیں، انہوں نے یوں کہنا شروع کیا ہے کہ: اکابرِ دیو بند جو



190

چې فېرست «ې





برعات سے منع فرماتے تھے وہ سلًّا لـلباب تھا،اور عارضی طور پران سے بیخے کی تاکید فرماتے تھے،اور بیرکہ صلحتوں کی بناپران بدعات کواختیار کرلینا چاہئے۔

رمائے سے ، اور مید کہ سول بہا پرائ بدھا ہے وال میار کر بیا جا ہے۔
دریافت طلب امریہ ہے کہ کیا واقعی موجودہ حضرات علمائے دیو بند نے ہریلویوں کی بدعات کی مخالفت میں کچھ ہلکا پن اختیار کرلیا ہے؟ اور کیا مصلحاً ہلکا ہوجانا مناسب ہے؟
اور کیا حضرت شخ الحدیث صاحب قدس سرۂ کچے دیو بندی تھے؟ ان کے اکا ہر نے جوسوچ سمجھ کر بدعات، ہریلویہ کا تحق سے مقابلہ کیا تھا، کیا یہ شخ الحدیث کو گوار انہیں تھا،
ان سے انتساب رکھنے والے جو بعض لوگ ہریلویوں کی بدعات (جیسا کہ حال ہی میں ایک ان سے انتساب رکھنے والے جو بعض لوگ ہریلویوں کی بدعات (جیسا کہ حال ہی میں ایک پاکتانی صاحب نے ''اکا ہر کا مسلک ومشرب' کے نام سے ایک کتا بچ شائع کیا ہے) والے اعمال کو مصلحت کے نام سے اختیار کرنا مناسب سمجھتے ہیں، ان لوگوں کی رائے کا کیا وزن ہے؟ کیا ان لوگوں کے انتساب سے حضرت شخ الحدیث صاحب قدس سرۂ کی شخصیت ہے کیان لوگوں کے انتساب سے حضرت شخ الحدیث صاحب قدس سرۂ کی شخصیت ہے۔

السائل اساعیل بدات ،مدینه منوره

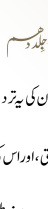
الجواب

حضرات علائے دیوبندجن کے اسائے گرامی سوال میں مذکور ہیں، اور ان کے تلامٰہ وارخلفاء سب کے متبع سنت تھے، اور ہرائیں چیز کے شدت کے ساتھ مخالف ہے جو شرعی اُصول کے مطابق بدعت کے دائرہ میں آتی ہو، چونکہ حسب فرمانِ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ہر بدعت گراہی ہے، اس لئے اس گراہی سے امت کو محفوظ رکھنے کا اہتمام فرماتے تھے، اس سلسلہ میں ان کی چھوٹی بڑی کتابیں معروف ومشہور ہیں، اور ان کے تردیدی مضامین اور فتاوی، اور 'البرائین القاطعہ''،''المہند علی المفند'' اور 'الشہاب الثاقب'، مضامین اور فتاوی'، اور 'البرائین القاطعہ''،''المہند علی المفند'' اور 'الشہاب الثاقب'، منامدادالفتاوی'' اور 'اصلاح الرسوم'' میں موجود ہیں، انہوں نے سوچ سمجھ کراپنی عالمانہ فرمداری کوسا منے رکھ کرخوب کھل کرنہ صرف بریلویوں کی بدعات کی بلکہ ہراس بدعت کی



191

چې فېرست «ې





(جواعتقادی ہو یاعملی ) جس کا کسی بھی علاقہ میں علم ہوا ہتختی سے تر دیدفر مائی ،ان کی بیتر دید عارضی نہیں تھی۔

بدعت بھی سنت نہیں ہوسکتی ،للہذااس کی تر دید بھی عارضی نہیں ہوسکتی ،اوراس کی تر دید میں ملکا پیناختیار کرنے کی شرعاً کوئی اجازت نہیں۔

حضراتِ اکابرِ دیوبند نے جو بدعت کی تر دید کی اور اس بارے میں جومضبوطی کے ساتھ اہل بدعت کے ساتھ اہل بدعت کے ساتھ جم کرمقابلہ کیا ،ان کی اس محنت اورکوشش سے کروڑوں افراد نے بدعتوں سے تو بہ کی ،اورسنتوں کے گرویدہ ہوئے۔

آج اگرکوئی شخص یوں کہتا ہے کہ اب بدعتوں کی تر دید میں شخق نہ کرنی چاہئے یا مسلحتاً ان کو کسی تأویل سے اپنالینا چاہئے ، ایسا شخص دیو بندی نہیں ہے، اگر چہ اکابر دیو بند سے متعلق ہونے کا مدی ہو۔ حضرت شخ الحدیث مولانا محمد زکر یاصا حب کا ندھلوی قدس سرۂ بہت ہی کید دیو بندی شخص اپنے اکابر کے مسلک سے سرموانح اف کرنا انہیں گوارا نہ تھا، ان کی ساری زندگی اور ان کی کتابیں اس پر گواہ ہیں، جو کوئی شخص ان کی طرف بدعت کے بارے میں ڈھیلا پن منسوب کرتا ہے، وہ اپنی بات میں سچانہیں ہے۔

لفظ 'اہلِ سنت والجماعت' کا اطلاق حضراتِ اشاعرہ و ماتریدیہ پر ہوتا ہے، احمد رضاخاں بریلوی اور ان کی جماعت کا ان دو جماعتوں سے کوئی تعلق نہیں ، احمد رضاخاں جو رسول الدّصلی الدّعلیہ وسلم کے لئے علم غیب کلی مانتے ہیں یا یوں کہتے ہیں کہ رسول الدّصلی اللّه علیہ وسلم کوسارے اختیارات سپر دکر دیئے گئے تھے، یہ دونوں با تیں اشاعرہ اور ماتریدیہ کے یہاں کہیں بھی نہیں ، نہ کتبِ عقائد میں کسی نے نقل کی ہیں ، اور نہ ان کی کتابوں میں ان کا کوئی ذکر ہے ، اور یہ دونوں با تیں قرآن وحدیث کے صریح خلاف ہیں ، یہ سب بریلویوں کی اپنی ایجاد ہیں ، اگر کوئی شخص بریلوی فرقہ کو اہلِ سنت والجماعت شار کرتا ہے تو یہ اس کی صریح گمرا ہی ہے۔

ہم سب دستخط کنندگان کی طرف سے تمام مسلمانوں پرواضح ہوجانا چاہئے کہ اب بھی ہم اسی دیو بندی مسلک پرشدت کے ساتھ قائم ہیں، جو ہمارے عہدِ اوّل کے اکابر ؓ سے



چە**ن**ېرىت ھ







مم تك يبني ہے، ہميں سي قسم كى خفت كوار انہيں ہے، و بالله التوفيق!

محرسلمان قائم مقام ناظم عبدالرحمٰن عفی عنه محمه عاقل عفاالله عنه صدرالمدرسين مقصودعلي مفتي مدرسه

(مهردارالا فتاءمظا ہرالعلوم سہار نپور)

٩:.....٩

بسح (اللّٰم) (الرحس (الرحيح

میرے بعض مخلص احباب نے مجھے اطلاع دی ہے کہ علوی مالکی صاحب کی کتاب ' إصلاحِ مفاہیم' پرمیرے تأثر ات اور ' بینات' میں اس کی اشاعت کے بعد پچھ ناعا قبت اندلیش حضرات سید ھے سادے مسلمانوں اور میرے احباب میں بیغلونہی پیدا کر رہے ہیں کہ میں نے اپنی تحریر سے براءت کا اعلان کر دیا ہے، اور جناب علوی مالکی صاحب نے ' چیثم بددور!' مجھے شاذ لیہ سلسلہ میں خلافت دے دی ہے۔ سبب حانک ہاذا بہتان عظیم! میں اپنے شخ حضرت اقدس شخ الحدیث مولا نامحدز کریامہا جرمدنی نوراللہ مرقدہ کے عظیم! میں اپنے شخ حضرت اقدس شخ الحدیث مولا نامحدز کریامہا جرمدنی نوراللہ مرقدہ کے بعد کسی دُوسرے سے بیعت واجازت تو کجا، اس نیت سے کسی دُوسرے کی طرف دیکھنا ہیں گیا ہیں ایسے حضرات کواللہ کناہ سمجھتا ہوں! جولوگ میری طرف یہ بات منسوب کرتے ہیں، میں ایسے حضرات کواللہ سے ڈرنے اور عنداللہ مسئولیت کی یا دد ہانی کراتے ہوئے عرض کروں گا کہ کل قیامت کے دن اگر اللہ تعالیٰ آپ سے اس بہتان وافتر اء کے بارہ میں پوچھ لیس تو آپ کے پاس اس کا کیا جواب ہوگا…؟

میں آج بھی علوی مالکی کو بریلوی عقیدہ کا حامل اور مبتدع سمجھتا ہوں، میں نے آج تک اس کی شکل نہیں دیکھی، اور نہ ہی ویکھنا چا ہتا ہوں، اور اللہ تعالیٰ سے بدعت وہو کی کے فتنہ سے بناہ مانگتا ہوں، اور خاتمہ بالخیر کی دعا کرتا ہوں۔ والسلام محمد موسف عفاللہ عنہ

۳۱۹/۸/۲۰ ام



چە**فىرسى**دى

هر جِلد د



ساية اصلى كامفهوم

س....فقہائے کرام رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی ایک عبارت ہے:''بلوغ ظل کل ثنی

سوی فی زوال'اس کا کیامطلب ہے؟ اوراس استثناء سے کیام ادہے؟ مصری میں نہ میں میں میں میں استثناء سے کیام ادہے؟

ج ....عین نصف النہار کے وقت جو کسی چیز کا سایہ ہوتا ہے، یہ اصلی سایہ کہلاتا ہے، مثل اور مثل دوم کا حساب کرتے ہوئے سایۂ اصلی کو مشتیٰ کیا جائے گا، مثلاً عین نصف النہار کے وقت کسی چیز کا سایہ ایک قدم تھا تو مثل اوّل ختم ہونے کے لئے کسی چیز کا سایہ ایک مثل مع ایک قدم کے ثار ہوگا۔

نماز چھوڑ نا کا فر کافعل ہے

س .....احادیث میں آتا ہے کہ جس نے ایک نماز جان بوجھ کرچھوڑی اس نے کفر کیا، آپ مہر بانی فرما کریہ بتائیں کہ کفر سے مراداللہ نہ کرے آدمی کا فر ہو گیایا یہ کہ کفر کیا ہے یہ چھوڑی جانے والی نماز کے بعد جونماز پڑھی جائے تو در میان میں جو وقت گزرے کفر کی حالت میں رہاحالانکہ جس نے ایک دفعہ کلمہ طیبہ پڑھا اسے کا فرنہیں کہنا چاہئے۔

ج ..... جوشخص دین اسلام کی تمام باتوں کوسچا مانتا ہو، اور تمام ضروریات دین میں آنخضرے صلی اللہ علیہ وسلم کی تصدیق کرتا ہو، اہل سنت کے نز دیک وہ کسی بدفعلی کی وجہ سے

کافرنہیں قرار دیا جائے گا 'اس حدیث شریف میں جس کفر کا ذکر ہے وہ کفراعتقادی نہیں بلکہ کفرعملی ہے، حدیث شریف کا قریب ترین مفہوم یہ ہے کہاں شخص نے کفر کا کام کیا لیخی

بعد روح، موری کا کامنہیں، کافر کا فعل ہے، اس لئے جومسلمان نماز چھوڑ دے اس نے ماز چھوڑ دے اس نے

کا فروں کا کا م کیا۔اس کی مثال ایس ہے جیسے کسی کو بھنگی کہہ دیا جائے ، یہ مطلب نہیں ہوتا کہ وہ واقعتاً بھنگی ہے بلکہ بیہ کہ وہ بھنگیوں کے سے کا م کرتا ہے ،اسی طرح جو شخص نماز نہ

ہ ، پڑھےوہ اگر چہ کا فرنہیں لیکن اس کا میمل کا فروں جیسا ہے۔

بنمازى كوكامل مسلمان نهيس كههسكتے

ں....ایک آ دمی پوراسال نمازنہ بڑھے تواسے کامل مسلمان کہا جاسکتا ہے، جمعہ اور عید کی









نماز بھی نہیں بڑھتا۔

ج .....اگروہ خص اللہ اور رسول پرایمان رکھتا ہے اور نماز کی فرضیت کا بھی قائل ہے گرستی یا غفلت کی بناپر نماز نہیں پڑھتا تو اساشخص مسلمان تو ہے لیکن کامل مسلمان اسے نہیں کہا جاسکتا کہ وہ نماز جیسے اہم اور بنیا دی رکن کا تارک ہونے کی وجہ سے سخت گنہ گار اور بدترین فاسق ہے قرآن وا حادیث میں نماز کے چھوڑنے پرسخت وعیدیں وارد ہوئی ہیں۔

بِنمازی کے دیگر خیر کے کام

س .....بعض حفزات ایسے ہیں کہ غریبوں کی مدد کرتے ہیں، زکو ۃ دیتے ہیں، ہرطرح غرباً کی مدد کرتے ہیں، صلد رحمی کرتے ہیں لیکن جب ان سے کہا جائے بھائی نماز بھی پڑھ لیا کرو، تو کہتے ہیں یہ بھی تو فرض عبادت ہے، کیا بے نمازی کے بیرسارے اعمال قبول موجاتے ہیں؟

ت ...... کلمہ شہادت کے بعد اسلام کا سب سے بڑارکن نماز ہے نماز پنج گانہ اداکر نے سے بڑھ کرکوئی گناہ نہیں، زنا، چوری وغیرہ بڑے بڑھ کرکوئی گناہ نہیں، زنا، چوری وغیرہ بڑے بڑے گناہ نماز نہ بڑھنے کے گناہ کے برابرنہیں، پس جوشخص نماز نہیں بڑھتا وہ اگر خیر کے دوسرے کام کرتا ہے تو ہم بیتو نہیں کہ سکتے کہ وہ قبول نہیں ہوں گے، کیکن ترک نماز کا وبال اتنابڑا ہے کہ بیا عمال اس کا تدارک نہیں کر سکتے۔

ان حضرات کا میے کہنا کہ' نی بھی تو فرض عبادت ہے'' بجا ہے، کیکن'' بڑا فرض'' تو نماز ہے،اس کوچھوڑنے کا کیا جواز ہے؟

مسجدمين نماز جنازه

س....گزارش بیہ ہے کہ ہمارے علاقہ کی جامع مسجد میں کافی عرصہ سے نماز جنازہ بیرون مسجد ہورہی تھی ، اور یہال مسجد سے متصل ایک بہت بڑا میدان بھی ہے، کیکن تھوڑ ہے ہی دنوں سے مسجد کے امام صاحب نے فرمایا کہ نماز جنازہ مسجد کے اندر ہونے میں کوئی حرج نہیں ہے، اور اب اس کوملی جامہ یہنایا جاچکا ہے،اس نماز جنازہ کا طریق کاریجھ یوں ہے۔

















امام صاحب کے محراب کے آ گے جنو بی طرف ایک درواز ہ اور کھڑ کیاں تھلتی ہیں ، اور وہاں مسجد کی پچپلی طرف یعنی جنوب سے محراب کے اندر داخل ہونے کے لئے سٹر ھیوں کے ساتھ ایک چبوترہ بنا ہوا ہے،جس پر جنازہ رکھ دیا جاتا ہے،امام صاحب اسی چبوترہ پر کھڑے ہوکراپنے ہیچھے۵، ےنمازی کھڑے کردیتے ہیں،اور باقی نمازیوں کی صفیں بدستور <mark>مسجد کے اندررہتی ہیں، یہ چبوتر ہمحراب سے باہراورمسجد سے متصل ہے، بس اسی طریق کار</mark> سے نماز جنازہ اداکی جارہی ہے۔

مزید برآں مولانا صاحب کا بیفرمان کہ چونکہ نماز جنازہ فرضِ کفایہ ہے الہذا فرضوں کے فوراً بعد سنتوں سے پہلے نماز جنازہ ادا کی جاتی ہے، اور سنتیں اور نفل بعد میں ادا کی جاتی رہتی ہیں، کیا بیصورتِ حال وُرست اور شرع کےمطابق ہے؟

ح......امام ابوحنیفدٌ کے نز دیک بغیر مجبوری کے مسجد میں نما زِ جناز ہ مکروہ ہے،خواہ میت مسجد سے باہر ہو، جب مسجد کے ساتھ کھلا میدان موجود ہے تومسجد میں جنازہ نہ پڑھا جائے، کسی مجبوری اور عذر کی بناپر مسجد میں جناز ہر پڑھنا پڑے تو وُ وسری بات ہے۔

بہتر تو یہی ہے کہ جناز ہفرضوں کے بعداورسنتوں سے پہلے پڑھا جائے کیکن اگر سنتوں کے بعد پڑھ لیاجائے تواس کی بھی گنجائش ہے، کیونکہ سنتوں سے پہلے جنازہ پڑھنے میں بعض اوقات نمازیوں کواور اہلِ میت کوتشویش ہوتی ہے۔

حضور صلى الله عليه وسلم كي نما زِ جنازه س طرح برهي گئ؟

س.....آپ صلی الله علیه وسلم کی نماز جناز ہ کی امامت کس نے کرائی تھی؟ تفصیل سے ککھیں كهآپ سلى الله عليه وسلم كي نماز جنازه كس ترتيب سے بيڑھي گئ تھي؟

ح ..... حاكم (ج:٣ ص: ٠٠) حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه كي روايت بكه تم في آ مخضرت صلى الله عليه وسلم سے دريافت كيا يارسول الله! آپ كي نماز جنازه كون پڙھے گا؟ آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے ارشا دفر مايا كه ميرى تجهيز وتكفين سے فارغ ہو جاؤتو تھوڑى دير کے لئے جمرہ سے باہرنکل جانا،سب سے پہلے مجھ پر جبریل نماز پڑھیں گے، پھرمیکا ئیل، پھر





اسرافیل، پھر ملک الموت، پھر باقی فرشتے،اس کے بعد میرے اہل بیت کے مردنماز پڑھیں گے، پھراہل بیت کی عورتیں، پھر گروہ درگروہ آکرتم سب مجھ پرصلوٰۃ وسلام پڑھنا۔

چنانچے اسی وصیت کے مطابق آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ پڑھی گئی،
اس نماز میں کوئی امام نہیں تھا بلکہ صحابہ کرام گروہ در گروہ حجر ہُ شریفہ میں داخل ہوکر صلوۃ وسلام پڑھتے تھے، یہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ تھی۔ ابن سعد کی روایت میں ہے کہ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما ایک گروہ کے ساتھ حجر ہُ نبوی میں داخل ہوئے اور جنازہ پڑھا، اس طرح تمیں ہزار مردول اور عور توں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ پڑھی، اس مسئلے کی تفصیل حضرت مولا نامجہ ادریس کا ند ہلوئ کی کہاب ''سیرۃ المصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم'' (جلد: ۳۲ ص: ۱۸۷) میں ملاحظہ کی جائے۔

کتاب ' عہد نبوت کے ماہ وسال' (ص: ۳۸۰) میں ملاحظہ کی جائے۔

گاۇل مىں جمعە

س....ایکستی جوتقریباً بیس مکانات پر شمتل ہے، گاؤں میں ایک مسجد ہے اور بازار نہیں اس گاؤں کے آس پاس قریب قریب چند متفرق مکانات پر شمتل بستیاں ہیں، ہر بستی کی اپنی اپنی مسجد ہے، کل آبادی مردم شاری کے اعتبار سے تقریباً دواڑھائی سوہوگی، یہاں ایک عالم بھی موجود ہے، تو ان سب بستیوں کے باشندوں کے مطالبہ پر گزشته رمضان المبارک سے ان مولوی صاحب نے لوگوں کو جمع کر کے اس گاؤں کی مسجد میں نماز جمعہ جاری کی ہے اب علاقہ کے حقی دیو بندی علاء نے اس جمعہ کی تائید کی ہے اس بنا پر کہ تین چار ماہ سے لوگ شوق ورغبت سے حاضر ہور ہے ہیں اور جمعہ بند کرنے کی صورت میں لوگوں میں انتشار و افتراق اور شکوک و شبہات بیدا ہوکر فتنہ و فساد کا قوی خدشہ ہے، اور مصر جامع کی تعریف بھی علائے احناف میں مختلف فیہ ہے اور شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ ججۃ اللہ میں جمعہ کے لئے ایک نوع علائے احناف میں موتود ہے بیوں ، ان کے بزد یک جامع کی بھی تعریف ہے لکھتے ہیں کہ جہاں عاقل بالغ بچاس مردر ہے ہوں ، ان کے بزد یک جامع کی بھی تعریف ہے اسی پڑمل



جى فهرست «غ







کیاجائے اور جمعہ کو بندنہ کیا جائے۔

ح ..... جوصورت جناب نے تحریر فرمائی ہے حنفی مذہب کے مطابق اس میں جمعہ جائز نہیں، ''مصرجامع'' کی تعریف میں حضرات فقہاء کے الفاظ مختلف ضرور ہیں،کین کوئی تعریف میری نظر سے ایسی نہیں گزری جس کی رُو سے بیس مکانات کی بستی میں''مصر جامع'' کے لقب سے سرفراز ہو سکے۔

ر ہایہ کہ لوگوں کے فتنہ وفساد میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہے بیہ کوئی عذر نہیں، کیا شریعت کولوگوں کی خواہشات کے تابع کیا جائے گا؟ کہ اگر مسلمان کی خواہش کے مطابق ہے تو ٹھیک ورنہ وہ اسلام ہی کو جواب دے جائیں گے؟ ہاں! ان مولوی صاحب سے برگشة مونا ضروری ہے لیکن اگر مولوی صاحب بھی بیاعلان کردیں کہ مجھ سے حماقت ہوئی کہ میں نے محض خودرائی سے جمعہ شروع کرادیا تو اُمید ہے کہ لوگ ان کوبھی معاف کر دیں گے،اورا گرنٹری مسکلہ کے علی الرغم لوگ جمعہ پڑھتے رہے تو سب کے ذمہ ظہر کی نماز باقی رہے گی، جس کا وبال نہ صرف جعہ راجے والوں کی گردن پر ہوگا، بلکہ سب کی نماز ہی غارت ہونے کا وبال جمعہ پڑھانے والےمولوی صاحب پرجھی ہوگا۔اوّل تو شاہ صاحبؒ کا مطلب آ یہ سمجھنہیں ،علاوہ ازیں شاہ صاحب سی فقہی مذہب کے امام نہیں کہ ان کی تقلید کی جائے ،اورجس حدیث کا حوالہ دیا گیا ہے وہ ضعیف ہے۔

عورتول كاجمعه اورعيدين ميں شركت

س.....بعض حضرات اس برز ور دیتے ہیں کہ عورتوں کو جمعہ، جماعت اورعیدین میں ضرور شریک کرنا چاہئے کیونکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں جمعہ، جماعت اورعیدین میں عورتوں کی شرکت ہوتی تھی ، بعد میں کون سی نئی شریعت نازل ہوئی کہ عورتوں کو مساجد سے روک دیا گیا؟

ح ..... جمعه، جماعت اورعیدین کی نمازعورتوں کے ذمہ بیں ہے، آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا بابرکت زمانہ چونکہ شروفساد سے خالی تھا، ادھرعورتوں کوآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے





عِلد د م



احکام سیمنے کی ضرورت بھی ،اس لئے عورتوں کو مساجد میں حاضری کی اجازت بھی اوراس میں بھی یہ قورتوں کہ باپردہ جائیں ،میلی کچیلی جائیں ،زینت نہ کریں ،خوشبونہ لگائیں اس کے باوجودعورتوں کو ترغیب دی جاتی تھی کہ وہ اپنے گھروں میں نماز پڑھیں۔

. چنانچچه حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنه سے روایت ہے که آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"تمنعوا نساء کم المساجد وبيوتهن خير لهن." (رواه ابوداؤدمشکوة ص ٩٦٠) ترجمه: ....." اپن عورتول کوممجدول سے روکو، اوران کے گران کے لئے زیادہ بہتر ہیں۔"

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه سے روایت ہے که رسول الله صلی الله علیه

وسلم نے فرمایا:

"صلوة المرأة في بيتها افضل من صلاتها في حجرتها وصلاتها في مخدعها افضل من صلوتها في بيتها."
(رواه الوداو دمشكوة ص ٩٦:)

ترجمہ: "" " عورت کا اپنے کمرے میں نماز پڑھنا اپنے گرے میں نماز پڑھنا اپنے گھر کی چار دیواری میں نماز پڑھنا گا کھرے میں نماز پڑھنا گے کمرے میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔ "

منداحد میں حضرت ام حمید ساعد بیرضی الله عنها سے مروی ہے کہ انہوں نے

عرض كيايارسول الله! مين آپ كيساته نماز راهنا پندكرتى مون، آپ فرمايا: "قد علمت انك تحبين الصلوة معى،

وصلاتک فی بیستک خمیر لک من صلاتک فی حمیجرتک، وصلاتک فی حمجرتک خیر من صلاتک فی دارک، وصلاتک فی دارک خیر لک

199

199

چه فهرست «خ







من مسجد قومک، وصلاتک فی مسجد قومک خیر لک من صلاتک فی مسجدی. قال: فامرت فینیت مسجد فی اقصیٰ شئ من بیتها واظلمه، فکانت تصلی فیه حتی لقیت الله عزوجل. "(منداحمن:۲۰۰۱)"

"وقال الهیشمی ورجاله رجال الصحیح غیر عبدالله بن سوید الانصاری، و ثقه ابن حبان."

(مجمع الزوائدج:۲ص:۳۴)

ترجمہ:..... بخصے معلوم ہے کہتم کو میرے ساتھ نماز پڑھنا گھر کے کمرے میں نماز پڑھنا گھر کے صحن محبوب ہے، گرتم ہماراا پنے گھر کے کمرے میں نماز پڑھنا گھر کے میں نماز پڑھنا گھر کے میں نماز پڑھنا گھر کے اوراحاطے میں نماز پڑھنا اپنے محلے کی مسجد میں نماز پڑھنا ہے بہتر ہے، اوراحا سے محلے کی مسجد میں نماز پڑھنے سے بہتر ہے، اورا سیخ محلّہ کی مسجد میں (میرے ساتھ) نماز پڑھنے سے بہتر ہے۔

رادی کہتے ہیں کہ حضرت ام حمید رضی اللہ عنہا نے یہ ارشاد سنگراپنے گھر کے لوگوں کو حکم دیا کہ گھر کے سب سے دوراور تاریک ترین کونے میں ان کے لئے نماز کی جگہ بنادی جائے، چنا نچیہ ان کی ہدایت کے مطابق جگہ بنادی گئی، وہ اسی جگہ نماز پڑھا کرتی تھیں، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ سے جاملیں۔'

ان احادیث سے عور توں کے مساجد میں آنے کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا منشائے مبارک بھی معلوم ہوجا تا ہے،اور حضرات صحابہ وصحابیات رضوان اللہ علیہم اجمعین کاذوق بھی۔

بیتو آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے دور سعادت کی بات تھی الیکن بعد میں جب عورتوں نے ان قیود میں کوتا ہی شروع کر دی جن کے ساتھ ان کو مساجد میں جانے کی



چه فهرست «بې





اجازت دی گئی تو فقہائے امت نے ان کے جانے کو مکروہ قرار دیا، ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا ارشاد ہے:

"لو ادرك رسول الله صلى الله عليه وسلم ما احدث النساء لمنعهن المسجد كما منعت نساء بنى اسرائيل."

(صیح بخاری ج:اص: ۱۲۰ صحیح مسلم ج:اص:۱۸۳ بمؤطاامام ما لکص:۱۸۳) ترجمه: ...... ' عورتول نے جونگ روش اختر اع کر لی ہے اگر رسول الله صلی الله علیه وسلم اس کو دیکھ لیتے تو عورتوں کو مسجد سے روک دیتے ،جس طرح بنواسرائیل کی عورتوں کوروک دیا گیا تھا۔''

اذان سے بل مروّجہ صلوٰ ۃ وسلام پڑھنے کی شرعی حیثیت

س.....ا: یچھ دنوں پہلے میری ایک شخص سے اس بات پر تکرار ہوئی کہ اذان سے قبل مرقبہ صلوۃ وسلام جس کارواج آج کل عام ہوگیا ہے ہیہ بدعت ہے یا نہیں، میرا موقف بیر تھا کہ اذان سے قبل مرقبہ صلوۃ وسلام چونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے ثابت نہیں لہذا بیہ بدعت ہے اور سنت کے خلاف ہے جبکہ اس شخص کا کہنا تھا کہ مروجہ صلوۃ وسلام بدعت تو ہے لیکن بدعت حسنہ ہے اور اس کے کرنے والے کواجر و ثواب ملے گا اور اپنے موقف کی وضاحت کے لئے اس نے در مختار اور چند اور فقہ کی کتابوں اور بعض علائے دیو بندکی عبارتوں سے مثلاً مولا ناعبد الشکور کھنوی فاروتی تی کہ کتاب 'ملم الفقہ'' کے حوالے سے کہا کہ ان بزرگوں نے بھی مرقبہ صلوۃ وسلام قبل الاذان کو بدعت حسنہ قرار دیا ہے اور اس کے کرنے کو باعث اجروثو اب کھا ہے، مزید اس نے یہ بھی کہا کہ مدارس عربیہ وغیرہ بھی نبی کرنے کو باعث اجروثو اب کھا ہے، مزید اس نے یہ بھی کہا کہ مدارس عربیہ وغیرہ بھی نبی کریم مدارس کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام ٹے دور میں نہیں شے لہذا یہ بھی بدعت ہیں پھرتم مدارس وغیرہ کو اور میں نبیس تھے لہذا یہ بھی بدعت ہیں پھرتم مدارس وغیرہ کیری اور حضابہ کرام ٹے ان چندا مورکا جواب باصواب عنایت فرما کرمیر ااور میں جن سے چند ساتھی دوستوں کا ضلجان دُ ورفر ما ئیں ، اللہ آپ کواجر عظیم عطافر مائے۔











ج.....در مختار میں صلوق وسلام قبل الا ذان کو ذکر نہیں کیا بلکہ بعدالا ذان کو ذکر کیا ہے، در مختار کی عبارت کا ترجمہ بیہ ہے: فائدہ: اذان کے بعد سلام کہنا رہیج الآخر ۸۱ کے میں سوموار کی رات کوعشاء کی اذان میں ایجا دہوا، پھر جمعہ کے دن، پھر دس سال بعد مغرب کے علاوہ تمام نمازوں میں، پھر مغرب میں دومر تبداور بیہ بدعت ِ حسنہ ہے۔

لیکن مُشّی نے اس کو نا قابلِ التفات کہا ہے۔ جو چیز آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کے آٹھ سوسال بعدا یجاد ہوئی ہواس کو دین میں کیسے داخل کیا جاسکتا ہے؟

الغرض درمختار کا حوالہ تو اس نے بالکل غلط دیا اورمولا نا عبدالشکورلکھنوئ کی کتاب ''علم الفقہ''میرے پاسنہیں۔اس سے کہا جائے کہاس کا فوٹو اسٹیٹ مجھے بھیجے دیں۔

بیوی کے زیور پرز کو ہ

س.....ا: میں نے جمعہ کے اخبار میں پڑھا کہ بیوی کواپنے زیور کی زکو ۃ خوددینی چاہئے۔ تو مہر بان! وہ بیوی تواپنے زیور کی زکو ۃ خودد ہے گئی ہے جو کسی بھی قتم کی سروس کرتی ہو، کیکن وہ بیوی کہاں سے دے گی جس کا دار و مدار میاں کی تخواہ پر ہو؟ اور شخواہ بھی کم ۔اس کے لئے شریعت کیا حکم دیتی ہے؟

س ....: میری عمرتقریباً ۴۰ سال ہے، اور میری شادی کو ۵ سال گزر چکے ہیں، میرے یہاں اولا دکوئی نہیں ہوئی، ذرا مہر بانی کر کے بتا ئیں کہ کیا رُکاوٹ ہے؟ میں ڈاکٹر، حکیموں کا اپنی حثیت کے مطابق علاج کرا چکی ہوں، سب کہتے ہیں نارل ہے، میں اس لئے زیادہ پر بیثان ہوں کہ میری عمرویسے ہی کافی ہے اگر اور زیادہ ہوگئ تو کیا ہوگا؟ کیونکہ میرے سرال والے طرح طرح کی با تیں کرتے ہیں، ویسے میرے شوہری عمر میرے ہے ہے۔

میں، ایک بیک اتنازیور رکھا ہی نہ جائے جس پرزکو قواجب ہو، دُوسری بیک در بوری کا کچھ

ح .....۲: أشاروين بإرے ميں سورة النورہے، اس كى آيت نمبر: ۴٠٩ جو "اَوْ كَـظُـلُـمٰتٍ"

حصة فروخت كركے زكوة اداكر دى جائے۔



**Y+Y** 

چە**فىرست** ھۇج





سے شروع ہوکر ''فَ مَا لَهُ مِن نُّوْدٍ '' پِخْتم ہوتی ہے، چالیس لونگ لے کریہ آیت ہرلونگ پر سات سات مرتبہ پڑھیں، جس دن حیض کے شل سے پاک ہوں ایک ایک لونگ رات کو سوتے وقت کھایا کریں، مسلسل چالیس دن تک کھائیں، اوراُوپر پانی نہ پیا کریں، اور بھی بھی اپنے میاں سے ملاکریں، اللہ تعالی کومنظور ہوگا تو اولا دہوگی، اور یہ نبیت کرلیں کہ انشاء اللہ اولا دکو قرآن مجید حفظ کرائیں گے اور دین کا خادم بنائیں گے۔

## تھوڑی تھوڑی کر کے زکو ۃ ادا کرنا

س....میرے پاس ایک لا کھروپیہ ہے اور جس کی زکوۃ ۱۵۰۰روپیہ ہوتی ہے اور میں زکوۃ کو اس میرے پاس ایک لا کھروپیہ ہے اور جس کی زکوۃ دینا شروع کردیتا ہوں کھی ۵۰ بھی ۱۰۰ میں اس معرورت مندماتا ہے ویسے دیتا رہتا ہوں اور جیسے ہی سال ختم ہوتا ہے میں اس سے پہلے ہی زکوۃ اداکر دیتا ہوں تو کیا بیز کوۃ ادا ہوجائے گی؟

ج.....اً گرتھوڑی تھوڑی کرکے زکو ۃ دی جائے تو بھی ادا ہوجاتی ہے۔

س..... میں واپڈ املازم ہوں اور مجھے میڈیکل سہولت ملی ہوئی ہے میں نے ڈاکٹر سے جو واپڈ اکا میڈیکل آفیسر ہے اس سے دوالکھوائی اور واپڈ اے میڈیکل اسٹور پر دوالیئے گیا تو اسٹور کیپر نے کہا کہ کچھ دوا ہے وہ لے لواور جو دوانہیں ہے اس کے پیسے لے لوتو وہ پیسے لے کرگھر پہنچاتو گھر میں معلوم ہوا کہ آٹا وغیرہ میا اور کوئی ضرورت کی چیز نہیں ہے تو میں نے ان پیسیوں کو استعمال کر لیا تو میر سے لئے میہ جائز ہے یانہیں؟ یا ان کی دواہی لینی چا ہے تھی۔

ح.....اگر واقعی ضرورت کے لئے دوالکھوائی تھی تو وہ پیسے آپ کے ہو گئے ، ان کا جو چاہیں کریں۔

اضطباع ساتوں چکروں میں ہے

س ..... مجھ کو جو بھی کتاب دیکھنے کا اتفاق ہوا ہے میں نے اس میں یہی لکھا ہوا پایا ہے کہ اِضطباع ''جس طواف میں اِضطباع مسنون ہے'' پورے طواف یعنی ساتوں چکروں میں مسنون ہے۔لیکن ہماری مسجد کے امام صاحب کا کہنا ہے کہ زمل کی طرح یہ بھی صرف پہلے





چه فهرست «بې





تین چکروں میں مسنون ہے، ان کولوگوں نے ٹو کا کہ مسکہ غلط بتلا رہے ہیں، کیکن وہ اپنی بات پراڑے رہے۔ برائے مہر بانی بتلا ئیں کہ فق فقہ میں واقعی الیمی کوئی روایت ہے؟ ج.....مناسک ملاعلی قاریؒ میں لکھا ہے کہ اِضطباع ساتوں پھیروں میں مسنون ہے علامہ شامی روالحتار میں لکھتے ہیں:

"وفى شرح اللباب: واعلم ان الاضطباع سنة فى جميع اشواط الطواف. كما صرح به ابن الضياء."
(رد المحتار ص: ٣٩٥، ٣٠٠)

ترجمه:..... "اور شرح لباب ميں ہے: واضح ہو كه إضطباع تمام چكرول ميں مسنون ہے، جبيبا كه ابن ضياء نے اس كى تصر ح كى ہے۔"

س ..... میں نے کتابوں میں یہی لکھا ہوا پایا ہے کہ اگر کوئی شخص احرام میں مرجائے تو غیرہ کی طرح اس کو گفن دیا جائے ، اس کا سرڈھا نکا جائے ، کا فوراورخوشبو وغیرہ لگائی جائے ، لیکن ہماری مسجد کے امام صاحب کا کہنا ہے کہ اس کو احرام ہی کے کپڑوں میں دفن کیا جائے ، لیکن اگر عورت ہو تو اس کو گفن دیا جائے ۔ برائے مہر بانی بتلا کیں کہ اس معامت میں حفی فقہ کیا ہے؟ کیا واقعی مرد کے لئے الگ تکم ہا ورعورت کے لئے الگ؟ معامت میں حفیہ کے زدیک موت سے احرام ختم ہوجا تا ہے ، لہذا اگر کوئی شخص حالت اِحرام میں فوت ہوجائے تو اسے بھی عام مرنے والوں کی طرح مسنون گفن دیا جائے گا ، اس کا سر دھا نکا جائے گا اورخوشبو بھی لگائی جائے گی ۔ یہ بات دُوسری ہے کہ قیامت کے دن اس کو حالت ِ احرام میں اُٹھا یا جائے گا ۔

وزارتِ مذہبی اُمور کا کتا بچہ

س....گزارش ہے کہ آج آپ کی توجہ ایک اہم مسلے کی طرف مبذول کرانا جا ہتی ہوں، وہ ایک کا بیات ہوں، وہ ایک کا بیات ہوں کے ایک کا بیات کی جاج کرام کے میں کہ اس کا بیات کی ہوں کرام کے میں کہ ایک کی بیات کی کہ ایک کا بیات کی بیات کی کہ ایک کا بیات کی بی بیات کی بیات کی بی بی بی بیات کی بیات کی بی بیات کی بیات کی بیات کی بیا









نام بھیجا گیا ہے جس کانام ہے'' آپ جج کیسے کریں؟''یدذی الحجہ ۱۹۰۰ھاورا کو بر ۱۹۸۰ء کا شائع شدہ ہے،اس کے صفحہ: ۸۹ پر آمی کے سلسلے میں تحریب ہے کہ:'' بھیڑ زیادہ ہوتی ہے اس لئے عورتیں، بوڑھے اور کمز ور مردوہاں نہ جائیں، وہ اپنی کنگریاں دُوسروں کو دے دیں۔'' اور صفحہ: ۹۳ پر بھی عورتوں کو کنگریاں مارنے کے لئے منع کیا ہے۔ چنا نچہ اس سال بہت سی عورتوں نے اس مسللے پر آنکھ بند کر کے مل کیا اور تین دن میں ایک دن بھی کنگریاں مارنے، نہوں میں اور نہ رات میں گئی تھیں، اسی صفحہ: ۸۹ پر لکھا ہے کہ:''عورتیں اگر جانا چاہیں تو مغرب کی نماز کے بعد جائیں۔'' چنا نچہ میں نے بھی اسی پڑمل کیا اور میری خوش دامن نے بھی جو میرے ہمراہ تھیں، اور بھی بہت سی عورتوں نے کہا کہ جب مذہبی اُمور کی وزارت نے اور ایپ اسلامی جمہوریہ پاکستان کی حکومت نے لکھا ہے تیب تو بالکل صحیح ہی ہوگا۔

یہاں آنے پر علاء سے معلوم ہوا کہ تورتوں کا کنگریاں مارنا واجب ہے، اگر دن
میں بھیڑھی تورات کو در کرکے جب بھیڑکم ہوجاتی تب جانا چاہئے تھا، اوراس طرح سے
ترک واجب پر ہر عورت پر ایک ایک قرم واجب ہوتا ہے جو کہ حدود حرم ہی میں دیا جائے
گا۔لہذا ہم اب کسے وہاں قرم دینے کا بند وبست کریں؟ اور قرم نہ دینے کی وجہ ہے جن جن
عورتوں کو معلوم بھی نہیں ہے اور وزارتِ نہ ہبی اُمور پاکستان کے کتا بچے کے مطابق عمل
کر کے مطمئن ہیں کہ ہمارا جج مکمل ہوگیا ہے، ان ہزار وں عورتوں کو کس طرح بتلا دیا جائے
کہ ایک ایک دم حدود حرم میں مزید دینے کا بند وبست کرو؟ اوراس کا گناہ کس پر آئے گا؟ اور
اس طرح ہزاروں عورتوں کا جج ناقص کرانے کا گناہ کس پر ہوگا؟ جو تھم شرعی ہو مطلع
فرمائیں۔ (نوٹ) فوٹو اسٹیٹ کتا بچے کا منسلک ہے۔

ج .....مئلہ وہی ہے جوعلائے کرام نے بتایا،خود رَمی نہ کرنا بلکہ کسی دُوسرے سے رَمی کرالینا،اس کی اجازت صرف ایسے کمز ور مریض کے لئے ہے جوخود وہاں تک جانے اور رَمی کرنے پر قادر نہ ہو۔

عورتوں کے لئے بیسہولت دی گئی ہے کہ وہ رات کے وقت رَمی کرسکتی ہیں ،اس لئے جنعورتوں نے بغیر عذر صحیح کے خود رَمی نہیں کی ، وہ واجبِ حج کی تارک ہیں ،اوران















کے ذمہ دَم لازم ہے، وہ کسی ذریعہ ہے اتنی رقم مکہ کر ّمہ جیجیں جس کا جانورخرید کران کی طرف سے حدود حرم میں ذبح کیا جائے ، ور ندان کا حج ، ترک واجب کی وجہ سے ہمیشہ ناتص رہےگا،اوروہ گناہگارر ہیں گی۔

ر ہایہ کہ ہزاروںعورتوں نے اس غلط مشورے پرعمل کرکے جواینے حج خراب كئاس كا گناه كس كے ذمہ ہوگا؟ اس كا جواب بيہ ہے كد دونوں گنا ہگار ہيں ، اليي غلط كتابيں لکھنے والے بھی ،اورایسے کیچے میکے کتا بچوں پڑمل کرنے والے بھی۔

جولوگ مج کا طویل سفر کرتے ہیں، ہزاروں رویے کے مصارف اور سفر کی صعوبتیں برداشت کرتے ہیں، وہ تھوڑی سی بیزجت بھی برداشت کرلیا کریں کہ فج پر جانے سے پہلے محقق اور معترعلائے دین سے حج کے مسائل معلوم کرلیا کریں ،محض غلط سلط کتابچوں پراعتاد کرکے اپناسفر کھوٹانہ کیا کریں۔

ہم وزارتِ مٰدہبی اُمور سے اوراسلامی نظریاتی کونسل کے چیئر مین سے بھی اپیل كرتے ہيں كدوہ غلط سم كے كتا بچے شائع كركے ہزاروں لوگوں كا حج برباد نہ كريں۔

کر سچن بیوی کی نومسلم بہن سے نکاح

س....میں ایک کر چن عورت ہوں، میراشو ہر میری بہن کو بھگا کراو کاڑہ لے گیا، جب کہ وہ لڑکی بھی عیسائی ہے، دونو ل مسلمان ہوئے اور نکاح کرلیا، جبکہ میرے چھ بچے ہیں، نہ مجھے طلاق دی اور نہ بتایا۔ آپ سے عرض میر ہے کہ آپ کا مذہب اسلام شرعی طور پراس کی کیا اجازت دیتا ہے کہ دونوں بہنوں سے نکاح جائز ہے؟ اور دونوں کو نکاح میں رکھ سکتا ہے؟ جبکہ ایک عیسائی ہواور دُوسری مسلمان، تفصیل سے جواب دیں، میرا مقدمه عدالت میں چل رہاہے۔

ح ..... شرعاً دو بهنوں کو نکاح میں جمع کرنا جائز نہیں، اورعیسائی (اہلِ کتاب) میاں بیوی کے جوڑے میں سے اگر شوہر مسلمان ہوجائے تو نکاح باقی رہتا ہے، لہٰذا آپ کا نکاح برستورباتی ہے، جب تک کواس نے طلاق نہدی ہو،اور جب تک آپ کا نکاح باقی ہےوہ





آپ کی بہن سے نکاح نہیں کرسکتا۔عدالت کا فرض ہے کہان دونوں کے درمیان علیحدگی کرادے،واللہ اعلم!

# ہرایک سے گل مل جانے والی بیوی کا حکم

س....ا یک صحابی نے شکایت کی بیمیری بیوی کسی طلبگار کا ہاتھ نہیں جھٹکتی ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا اسے طلاق دے دو۔ صحابی نے عرض کیا کہ میں اس کے بغیر نہیں رہ سکتا ، حضور گنے فر مایا تو پھر اس سے فائدہ اٹھاؤ۔ بیروایت کیسی ہے؟ بیبھی درایت کے خلاف معلوم ہوتی ہے؟

ج.....مشکوة شریف باب اللعان فصل ثانی میں بیروایت ہے ابن عباس سے اوراس کے رفع ووقف میں اختلاف نقل کر کے امام نسائی کا قول بھی نقل کیا ہے:"لیسس شابت" اگر چہاس کی تأویل بھی ہو سکتی ہے کہ برایک سے گھل مل جاتی ہے، یا یہ کہ آنخصرت سلی اللہ علیہ وسلم کو بیاندیشہ ہوگا کہ اس کی محبت کی وجہ سے بیرام میں مبتلا ہو جائے گا۔

## حضرت سودهً كوطلاق دينے كے ارادہ كى حكمت

س....ایک آدمی اپنی بیوی کواس کئے طلاق دے دے کہ وہ بوڑھی ہوگئی اوراس کے قابل نہیں رہی ،اس بات کوکوئی بھی بنظرِ استحسان نہیں دیکھتا۔ ایک روایت میں ہے کہ حضورعلیہ السلام نے حضرت سودہ گوان کے بڑھا پے کی وجہ سے طلاق دینا جاہی ، پھر جب حضرت سودہ نے اپنی باری حضرت عائشہ کو دے دی تو آپ نے طلاق کا ارادہ بدل لیا۔ یہ بات حضور کی ذاتِ اقدس سے بعید معلوم ہوتی ہے اور مخالفوں کے اس اعتراض کو کہ نعوذ باللہ تعدد از واج کی غرض شہوت رانی تھی ، تقویت ملتی ہے ، حالا نکہ حضور کو تیبوں اور بیواؤں کا ملجا و ماوئ قرار دیا جاتا ہے۔

ج ....عرب میں طلاق معیوب نہیں مجھی جاتی جتنی کہ ہمارے ماحول میں اس کو قیامت سمجھا جا تا ہے، علاوہ ازیں آنحضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے بارے میں ''تُدرُ جِبیُ مَنُ تَشَاءُ مِنْهُنَّ











وَتُووِیُ اِلَیْکَ مَنُ تَشَاءُ" فرما کرآپ کور کھنے ندر کھنے کا اختیار دے دیا گیاتھا، اس لئے آخورت صلی اللہ علیہ وسلم کا کسی کی علیحدگی کا فیصلہ کر لینا کسی طرح بھی محل اعتراض نہیں۔ اور از دواجی زندگی صرف شہوت رانی کے لئے نہیں ہوتی موانست اور موالفت اس کے اہم مقاصد میں سے ہے۔ بہت ممکن ہے کسی وقت کسی بی بی سے موانست ندر ہے اور طلاق کا فیصلہ کر لیا جائے اور حضرت عائشہ کو اپنی باری دے دینا اور اپنے تمام حقوق سے دستبردار ہوجانا حضرت اُم المؤمنین سودہ کا وہ ایثار تھا جس پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فیصلہ تبدیل فرمالیا، اس پر اس سے زیادہ گفتگو کرتا لیکن یہاں اشارہ کا فی ہے۔

نصرانی عورت سے نکاح

س....نساری خودق تعالی کے قول: "وَلا تَـقُولُوا قَلَاقَهُ" سے مشرک بیں اور مشرک عورتوں سے نکاح جائز نہیں ، جیسا کہ ارشا دالی : "وَلا تَنکِحُوا الْمُشُوِ کَاتِ" میں اس کی تصریح ہے ، پھر نساری کی عورتوں سے نکاح کیوں جائز ہے؟ جس وقت قرآن اُترا تھا اس وقت بھی قرآن کے مطابق وہ مشرک تھے، لہذا یہ کہنا کہ پہلے ان سے نکاح جائز تھا اور اب ناجائز ہے کچے معقول نہیں معلوم ہوتا۔

ح ..... بہت سے اہلِ علم کو یہی اشکال پیش آیا اور انہوں نے کتابیات سے نکاح کو عام مشرکین کے ساتھ مشروط کیا، کین محققین کے نزد یک کتابیات کی حلّت "وَلَا تَسنُّ کِحُوا الْمُشُر کَاتِ" کے قاعدے سے مشخی ہے۔ الْمُشُر کَاتِ" کے قاعدے سے مشخی

س.....آپ نے فرمایا کہ محققین کے نزدیک کتابیات کی حلّت "وَلَا تَسنُ بِحِـوا الْمُشُو کَاتِ" کے قاعدے سے مشتیٰ ہے،اس جواب سے تسلّی نہیں ہوئی۔

ح .....مطلب بدكه نفرانيات كامشركات مونا توواضح بهاس كے باوجودان سے نكاح كى اجازت دى گئى ہاس سے واضح موتا ہے كه "وَلَا تَنْ كِحُوا الْمُشُو كَاتِ" كاحكم كتابيات كے لئے ہے۔

نيونة كى رسم

س ....شادی کی تقریب میں جو کھانا کھلاتے ہیں جسے ولیمہ کہا جاتا ہے جوشادی کے

Www.

(r+A)

چې فېرست «ې





دوسرے دن کیاجا تا ہے بعض حضرات تو کئی دنوں کے بعد ولیمہ کرتے ہیں اوراس کھانے کے بعد وہ لوگ کھانا کھانے والوں سے پھھر قم لیتے ہیں ۵۰ یا ۱۰۰ جیسی بھی حثیت ہواس حساب سے یا پھر جتنے دیئے ہوتے ہیں اسے زیادہ وصول کرتے ہیں جسے نیوتہ کہتے ہیں اور لینے والا اس نیت سے لیتا ہے کہ میں آئندہ اس کے ولیمہ میں ۱۰۰ کی بجائے ۱۵۰ دوں گا اور دینے والا ابھی اس نیت سے دیتا ہے کہ مجھے آئندہ اس سے زیادہ رقم ملے گو تو کیا اس نیت سے نیوتہ لینا اور دینا جائز ہے، اور اگر لینے کی نیت نہ ہو صرف اس لئے دے کہ ہیں رشتہ داروں سے قطع تعلقی نہ ہویا پڑوس والے برانہ محسوس کریں اور نہ لینے کی نیت ہیں کی دیت سے کچھ رقم دے کر ولیمہ کھالے تو کیا اس طریقہ سے کھانا کھانے والے پر بھی گئاہ ہوگا حالا نکہ اس کی واپس لینے کی نیت نہیں ہے۔

ج.....میاں بیوی کی تنہائی جس رات ہواس سے اگلے دن ولیمہ حسب تو فیق مسنون ہے، نیو تہ کی رسم بہت غلط ہے، اور بہت ہی برائیوں کا مجموعہ ہے، اس لئے واپس لینے کی نیت سے ہرگز نہ دیا جائے، جو کچھ دینا ہے، مدید کی نیت سے دے دیا جائے، واپسی کی نہ نیت ہونہ تو قع ہو۔

''مجھ پرحلال دنیا حرام ہوگی'' کہنے سے طلاق؟

س ..... ایک تخص مثلاً زیرایخ گھر بارسے بے ربط عرصۂ تقریباً دوسال سے بالغدو والآصال بہروپ کی زندگی بسر کررہا ہے، گزشتہ سال ماہ اکتوبر میں متعلقین نے زیدسے حقائق معلوم کرنے کے لئے باز پرس کی، منازعت کے بعد مذکور شخص نے روبروگواہاں کے مندرجہ ذیل تحریردی:

ا:..... ماہ فروری ۱۹۸۸ء تک اپنے اہل وعیال کے پاس پہنچنے کا پابندر ہوں گا۔ ۲:.....معینہ مدت تک مبلغ تین سورو پہیما ہوارا پنی منکوحہ اور بچوں کے نان ونفقہ

کے لئے بھیجنار ہوں گا۔

س:.....انحراف کا نتیجہ مجھ پرحلال دنیا حرام ہوگی۔ یہ بادر ہےمندرجہ ذیل الفاظ مے منحرف ہونے والے کی منکوحہ کومقاطعہ سمجھاجا تا ہے،للمذازیدنے اس سے تجاوز کیا،اس



چەفىرىت «خ







صورت میں قرآن وسنت کی روشنی میں زید کے لئے کیا حکم ہے؟

ح....في الخانية:

"رجل قال كل حلال على حرام او قال كل حلال المسلمين وله حلال او قال حلال المسلمين وله امراة ولم ينو شيئاً اختلفوا فيه قال الشيخ الامام ابوبكر محمد بن الفضل والفقيه ابو جعفر وابوبكر الاسكاف وابوبكر بن سعيد رحمهم الله تعالىٰ تبين منه امرأته بتطليقة واحدة وان نوىٰ ثلاثا فثلاث، وان قال لم انو به الطلاق، لا يصدق قضاءً لانه صار طلاقًا عرفًا. ولهذا لا يحلف به الا الرجال."

اس روایت ہے معلوم ہوا کہ صورت مسئولہ میں زید کے الفاظ:'' انحراف کا نتیجہ مجھ پر حلال دنیا حرام ہوگی۔'' تعلیق طلاق کے الفاظ ہیں، پس جب اس نے شرط پوری نہیں









کی تو اس کی بیوی پر فروری ۱۹۸۸ء گزرنے پر طلاق بائن واقع ہوگئ، عدت پوری ہونے کے بعد عورت دوسری جگدا پنا عقد کر سکتی ہے۔

تين طلاق كاحكم

س .....گزارش خدمت ہے کہ آپ کا کالم بہت مفید ہے،اورلوگ اس سے استفادہ کرتے ہیں لیکن ایک بات سمجھ نہیں آئی جو طلاق کے بارے میں ہے کہ تین طلاقیں ایک ہی وقت میں دینے کے بعد بغیر مقررہ تین ماہ گزرنے کے طلاق ہوجاتی ہے۔

میاں ہوی کئی سال انتظار ہتے ہیں، ان کے پیارے پیارے نیچ بھی ہوتے ہیں، ان نے پیارے پیارے نیچ بھی ہوتے ہیں، انسان ہونے کے ناطے کسی وقت غصہ آئی جا تا ہے، اور بکواس منہ سے نکل جاتی ہے، لکین بعد میں ندامت ہوتی ہے، تو یقیناً خدا تعالی جو بہت ہی غفور الرحیم ہے معاف فرمادیتا ہے، ورنہ تو کئی گھر اجڑ جا کیں۔

قانون کے تحت تین طلاقیں تین ماہ میں پوری ہوتی ہیں،خواہ ایک ہی وقت میں دی جائیں، تین ماہ گر رجانے کے بعد تو خدا تعالیٰ بھی معاف نہیں فرمائے گا کیونکہ تین ماہ کی مہلت سے فائدہ نہیں اٹھایا گیا۔اگر تین طلاقیں ایک دم دینے پرفوری طور پرطلاق ہوجاتی ہوتو پھرتو پورپ وامریکہ والی طلاق بن جاتی ہے، جو بقیناً اسلامی نہیں۔

اب اصل بات لکھتا ہوں، جوامید ہے کہ آپ من وعن شائع فرما ئیں گے اور جواب سےنوازیں گے تا کہ سب لوگ اس سے فائدہ اٹھاسکیس۔

آپ کے کالم میں متعدد بار جواب میں پڑھا کہ تین بار ایک ہی وقت دی گئ طلاق، طلاق ہوگئ، مدت کا ذکر نہیں ہوتا کہ کتنے عرصہ کے بعد طلاق واقع ہوگی، یعنی فوری طلاق ہوگئ، قرآن کریم میں تو خدا تعالی نے طلاق کو سخت ناپسند فرمایا ہے، اور صرف انتہائی صورت میں جب گزارے کی صورت نہ ہو، طلاق کی اجازت دی ہے، اور اس میں بھی تین طلاقیں رکھی ہیں تا کہ تین ماہ کے عرصہ میں احساس ہونے پر رجوع ہوسکے۔

انگریزی حکومت میں (پہ قانون اب بھی ہوگا) اگر کوئی شخص بغیرا طلاع دیئے



**TII** 

المرسف المرس





ڈیوٹی سے غیرحاضر ہوتا تو اگر چھ ماہ کے اندروا پس آجاتا تو وہ فارغ نہیں کیا جاتا تھا، بلکہ اپنی ملازمت میں ہی رہتا تھا، دہلی میں ایک دوست کے ساتھ ایسا واقعہ ہوا تھا کہ چھ ماہ کے اندروا پس حاضر ہوجانے سے اس کی ملازمت ختم نہیں ہوئی بلکہ جاری رہی۔

اسی طرح طلاق کے لئے جوتین ماہ کی مدت ہے اس سے طلاق دینے والے کو اس کے اندر طلاق واپس لینے کاحق ہے، ہاں تین ماہ گزر جانے کے بعد واپسی کی صورت نہیں رہے گی،اگر تین طلاقیں ایک ہی وقت میں دینے سے فوراً طلاق ہوجاتی ہے،تو پھرتو یورپ وامریکہ والی طلاق ہوجائے گی جو یقیناً اسلامی نہیں۔

میری ناقص رائے میں ایک ہی وقت میں تین طلاقیں دی جانے پرآپ کے جواب میں تین طلاقیں دی جانے پرآپ کے جواب میں تین ماہ کی مہلت کا بھی ذکر آنا چاہئے، بصورت دیگر گھر بھی اُجڑیں گے اور بچ بھی۔ جسسشرعی مسکلہ تو وہی ہے جو میں نے لکھا، اور ائمہ اربعہ اور فقہائے امت اسی کے قائل ہیں، آپ نے جوشبہات لکھے ہیں ان کا جواب دے سکتا ہوں، مگر ضرورت نہیں سمجھتا، اگر کسی طرح کی گنجائش ہوتی تو اس کے اظہار میں بخل نہ کیا جاتا، کیکن جب گنجائش ہی نہ ہوتو کم ماز کم میں تو اپ کواس سے معذور پاتا ہوں۔

زہر کھانا قانو ناً منع اور شرعاً حرام ہے، لیکن اگر کوئی کھا بیٹھے اور اس کے نتیجے میں ڈاکٹر پیلکھ دے کہ اس زہر سے اس کی موت واقع ہوگئ ہے تو مجرم ڈاکٹر نہیں کہلائے گا، اس کاقصور صرف اتنا ہے کہ اس نے زہر کے اثر اور نتیجہ کوذکر کر دیا۔

حرمت مصاہرت کے لئے شہوت کی مقدار

س .....علائے کرام اس مسکلہ کے بارے میں کیا فرماتے ہیں کہ جب کوئی مردکسی عورت کو کمس کرتا ہے شہوت کے ساتھ الیکن اس کوشہوت پہلے موجود تھی، بعد میں اس نے کسی عالم سے بوچھا پھراس عالم نے کہا کہ اگر پہلے شہوت موجود ہے تو شہوت کا بڑھنا شرط ہے، پھر اس تحق نے کہا کہ چلو میں کسی اور مسلک کو اختیار کرتا ہوں جس میں حرمت مصاہرت کمس سے نہ ہو، پھر تقریباً ایک سال گزرا تو اس شخص نے ہدایہ ثانی اور شرح وقایہ میں وضاحت سے نہ ہو، پھر تقریباً ایک سال گزرا تو اس شخص نے ہدایہ ثانی اور شرح وقایہ میں وضاحت سے بڑھا کہ شہوت کم س وہ معتبر ہے جس سے اس کاذکر منتشر ہو،اگر ذکر پہلے سے منتشر ہے تو



717

جه فهرست «بخ





کمس کی وجہ سے انتشار زیادہ ہوگیا ہو، اب اس نے غور کیا کہ کمس کی وجہ سے انتشار بڑھایا نہیں؟ تواس کوشہ نظر آیا اور پہلے کنز الدقائق میں صرف یہ پڑھا کہ سب بھوت سے حرمت مصاہرت ثابت ہوتی ہے، یہ معلوم نہ تھا کہ لس بھوت کی تعریف کیا ہے؟ اور میرے دماغ میں صرف یہ تھا کہ س بھوت کو سرکر نے سے مذی نکلے، پھر عالم سے اس میں صرف یہ تھا کہ لی سب ہوت وہ ہے جو عورت کو سس کرنے سے مذی نکلے، پھر شہوت زیادہ ہو، تواب بنا پر سوال کیا تھا کہ اگر شہوت پہلے موجود ہے؟ تواس نے کہا کہ پھر شہوت زیادہ ہو، تواب ہدایہ ثانی پڑھنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ لمس بھہوت کی تعریف یہ ہے اور تعریف معلوم ہوتا ہے کہ لمس بھہوت کی تعریف یہ ہے اور تعریف معلوم کیا اس صورت میں شادی کرنا جائز ہے یا نہیں، اور علما نے بھی بینہ یو چھا کہ لمس بھہوت کی تعریف آپ کو معلوم ہے؟ اور اب عقل سے غور کرتا ہوں تو شبہ نظر آتا ہے تواس مسکلہ میں تعریف آپ کو معلوم ہے؟ اور اب عقل سے غور کرتا ہوں تو شبہ نظر آتا ہے تواس مسکلہ میں علمائے کرام کیا فرماتے ہیں؟ ایک سال تقریباً سوچنے کے بعد شبہ کا اعتبار کیا جائے گایا غلالے کرام کیا فرماتے ہیں؟ ایک سال تقریباً سوچنے کے بعد شبہ کا اعتبار کیا جائے گایا نہیں؟ اب دریا فت طلب امور یہ ہیں:

یں ہوئی ہے جو سری ہے ہیں۔ س....:اگرشبہ کا اعتبار کیا جائے گا تو وہ عورت سے کیسے پوچھے کہ آپ کوشہوت تھی یانہیں یا عورت کی شہوت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا؟

س.......: اگر دوسرے مذہب پر کلی طور پر چلے توضیح ہے یا نہیں؟ حالانکہ سارے مذاہب ت ہیں جو بھی آ دمی راستہ لے لے۔

ح .....ا: " دع مها به ریبک المی مها لا بریبک " حدیث نبوی ہے، جب شہوت کا وجود متنقن ہے اور از دیا وِ شہوت کا مقتقن ہے اور از دیا وِ شہوت میں شبہ ہے تو حلال وحرام کے درمیان اشتباہ ہو گیا، اور مشتبہ کا ترک بھی اسی طرح واجب ہے جس طرح حرام کا۔

علاوہ ازیں اقرب یہ ہے کہ انتشار آ کہ بھی تصور کمس سے ہوا ہوگا، اور کمس سے اس میں زیادتی اقرب الی القیاس ہے، اس لئے نفس کی تاویلات لاکق اعتبار نہیں، حرمت ہی کا فتو کی دیا جائے گا۔

ح .....۲: مذاہب اربعہ برحق ہیں، کیکن خواہشِ نفس کی بنا پرترک مذہب الی مذہب حرام ہے۔اوراس پر مذاہب اربعہ منفق ہیں، لہذا صورت مسئولہ میں انتقال مذہب کی اجازت



rim

چې فېرست «ې





نهيس، هذا ما ظهرلي والله اعلم بالصواب!

### عورتوں کے لئے سونے جاندی کا استعال جائز ہے

س..... پچھلے دنوں ایک ماہنامہ بنام'' حکایت' میں ایک مضمون پڑھا جس کو پروفیسر رفیع اللہ شہاب نے تحریکیا تھا! اس مضمون میں پروفیسر صاحب نے ابوداؤد کی چندا یک احادیث کا حوالہ دے کرسونے کے زیورات کوعور توں پر بھی حرام قرار دے دیا، احادیث کے حوالے پیش خدمت ہیں:

ا: .....حضرت اساء رضی الله عنها بنت یزید نے روایت بیان کی ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ جس عورت نے بھی اپنے گلے میں سونے کا گلو بند پہنا تو قیامت کے دن اسے ویسا ہی آگ کا گلو بند پہنایا جائے گا، اور جوعورت بھی اپنے کا نوں میں ڈالی میں سونے کی بالیاں پہنے گی تو قیامت کے دن انہیں کی مانندآ گ اس کے کانوں میں ڈالی جائے گی۔

۲:.....حضرت حذیفه گی ایک بهن سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که اے عور توں کی جماعت! تم چاندی کے زیورات کیوں نہیں پہنتیں کیونکہ تم میں سے جوعورت سونے کا زیور پہنے گی اور اس کی نمائش کرے گی تو قیامت کے دن اسے اس زیور سے عذاب دیا جائے گا۔

(سنن ابوداؤ دجلد نمبر ۲۰۱۲ معری ایڈیشن)

مولانا صاحب! مندرجہ بالا احادیث ہے تو پروفیسر صاحب کی تحقیق صحیح ثابت ہوئی جب کہ ہمارے علمائے کرام کا فیصلہ اس کے بالکل برعکس ہے، سیجے احادیث سے فیصلہ فر ماکراس مسئلہ کوواضح فر مائیں۔

ح .....ابوداوُد ح : ٢٦٥ ( مطبوعا في ايم ، سعيد ، كرا في ) كماشيه مل به :

« هذا الحديث وما بعده و كل ما شاكله
منسوخ ، و ثبت اباحته ، للنساء بالاحاديث الصريحة
الصحيحة وعليه انعقد الاجماع ، قال الشيخ ابن حجر:



rin

المرسف المرس

عقد الا جماع، قال السيح ابن





النهى عن خاتم الذهب او التختم به مختص بالرجال دون النساء، فقد انعقد الاجماع على اباحته للنساء، والله تعالى اعلم و علمه احكم و اتم."

ترجمہ: "بی حدیث، اس کے بعد کی حدیث اور اس مضمون کی دوسری احادیث منسوخ ہیں، اور سونے کا عورتوں کے لئے جائز ہونا صرح احادیث سے ثابت ہے، اور اس پرامت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے، شخ ابن جرز فرماتے ہیں کہ: "سونے کی اگر کھی اور اس کے پہننے کی ممانعت صرف مردوں کے لئے ہے، عورتوں کے لئے ہے، کورتوں کے لئے جائز ہے انہیں، چنانچاس پراجماع منعقد ہو چکا ہے کہ سونے کا پہنناعورتوں کے لئے جائز ہے۔"

ابوداؤد كى شرح بىذل السمجهود (ج:٥،ص:٥٨ مطبوع كتب خانة يحوى،

سہار نیور) میں ہے:

"قال ابن رسلان هذا الحديث الذي ورد فيه الوعيد على تحلى النسا بالذهب يحتمل وجوهًا من التاويل: احدها انه منسوخ كما تقدم من ابن عبدالبر، والثانى انه في حق من تزينت به وتبرجت واظهرته والثالث ان هذا في حق من (لا) تؤدى زكوته دون من اداها، الرابع انه انما منع منه في حديث الاسورة والفتخات، لمارائى من غلظه فانه من مظنة الفخر والخيلاء."

ترجمہ:..... 'ابن رسلان کہتے ہیں: بید حدیث جس میں عورتوں کے سونے کے زیور پہننے پر وعید آئی ہے اس میں چند تاویلوں کا اختال ہے، ایک بید کہ بید منسوخ ہے، جیسا کہ امام ابن



چە**فىرسى**ھ





عبدالبر کے حوالے سے گزر چکا ہے، دوم بیکہ بیدوعیداس عورت کے حق میں ہے جواپنی زینت کی عام نمائش کرتی پھرتی ہو، سوم بیکہ بیہ اس عورت کے حق میں ہے جواس کی زکوۃ نہ دیتی ہو، اس کے بارے میں نہیں جوزکوۃ اداکرتی ہو، چہارم بیکہ ایک حدیث میں کنگنول اور پازیول کی ممانعت کی گئی ہے کیونکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دیکھا کہ بیبڑے موٹے موٹے موٹے زیور فخر و تکبر کا ذریعہ ہوسکتے ہیں۔'

ان دونوں حوالوں سے معلوم ہوا کہ عورتوں کے لئے سونے کے استعال کی ممانعت کی احادیث یا تو منسوخ ہیں یا مؤول ہیں، اور یہ بھی معلوم ہوا کہ عورتوں کے لئے سونے کے استعال کی اجازت احادیث صحیحہ سے ثابت ہے اور یہ کہ اس پرامت کا اجماع ہے، اب اجازت کی دوحدیثیں لکھتا ہوں:

اوّل: ..... "عن على رضى الله عنه ان نبى الله صلى الله عليه وسلم اخذ حريرا فجعله فى يمينه واخذ خهبا فجعله فى شماله ثم قال ان هذين حرام على ذكور ا متى و فى رواية ابن ماجة حل لانا ثهم."

(ابوداؤدج:۲،ص:۲۲۵ نسائی ج:۲،ص:۲۸۴،ابن ماجیص:۲۵۷)

ترجمہ: ..... ' حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دائیں ہاتھ میں ریشم اور بائیں ہاتھ میں سونالیا، پھر فرمایا کہ بید دونوں چیزیں میری امت کے مردوں پرحرام ہیں، اور ابن ماجبہ کی روایت میں ہے کہ میری امت کی عورتوں کے لئے حلال ہیں۔'

ووم:....."عن ابىي موسىٰ الاشعرى رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حرم لباس









الحرير والذهب على ذكور امتى واحل لانا ثهم. " (تنذى ص: ٢٠٥٥ من: ا، أسالَ ٢٨٨م من: ٢٠٥٥) وقال الترمذى: وفى الباب عن عمر، وعلى، وعقبة بن عامر، وام هانى، وانس، وحذيفة، وعبدالله بن عمرو، وعمران بن حصين، وعبدالله بن الزبير وجابر، وابى ريحانة، وابن عمر، والبراء، هذا حديث حسن صحيح. "

ترجمہ:..... "حضرت ابوموسی اشعری رضی الله عنه، سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: "ریشمی لباس اور سونا میری امت کے مردول پر حرام ہے اور ان کی عورتوں کے لئے طلال ہے۔" امام ترفدی فرماتے ہیں کہ بیصد بیث حسن صحیح ہے اور اس باب میں مندرجہ ذیل صحابہ سے بھی احادیث مروی ہیں، حضرت عمر، حضرت علی، حضرت انس، حضرت علی، حضرت عبدالله بن عامر، حضرت ام ہانی، حضرت انس، حضرت عبدالله بن عبرالله بن عمرو، حضرت ابور یحانه، حضرت ابن حصین، حضرت عبدالله بن زبیر، حضرت جابر، حضرت ابور یحانه، حضرت ابن عمر، اور حضرت ابور یحانه، حضرت ابن عمر، اور حضرت براء رضی الله عنهم۔"

منت ماننا كيول منع ہے؟

س .....بعض لوگوں سے سنا ہے کہ نذر کی شریعت میں ممانعت آئی ہے،اس کی کیا وجہ ہے؟

ج .....حدیث میں نذر سے جوممانعت کی گئی ہے علماء نے اس کی متعدد توجیہات کی ہیں،
ایک بیہ کہ بعض جاہل میں بھتے ہیں کہ نذر مان لینے سے وہ کام ضرور ہوجا تا ہے، حدیث میں
اس خیال کی تر دید کے لئے فرمایا گیا ہے کہ نذر سے اللہ تعالی کی تقدر نہیں ٹلتی، دوم بیہ کہ
بندے کا بیہ کہنا کہ اگر میرے مریض کو شفا ہوجائے تو میں استے روزے رکھوں گا، یا اتنا مال
صدقہ کروں گا، بی ظاہری صورت میں اللہ تعالی کے ساتھ سودے بازی ہے، اور بی عبدیت
کی شان نہیں۔









کعبہ کی نیاز

س..... "وَالْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُم مِّنُ شَعَائِرِ اللهِ" كَعِبَ كَى نياز كَـاونـك، برَّفْسِراورتر جح میں کعبہ کی نیاز یا کعبہ پر چڑھانے یعنی قربانی کرنے کے اونٹ لکھا ہے، جوترجمہ ہے: "وَالْهَدْى وَالْقَلائِد" كا ، سوال يه ب كه كعب شريف بهى توغير الله ب يهراس كى نيازكيب ہوسکتی ہے؟

ج .....کعبہ بیت اللہ ہے اس لئے کعبہ کی نیاز دراصل رب کعبہ کی نیاز ہے۔

کیا نبی کی نیازاللہ کی نیاز کہلائے گی؟

س.....حضرت محمصلی الله علیه وسلم الله کے رسول ہیں ان کی نیاز بھی رب کعبہ ہی کی نیاز ہے اسی طرح تمام اولیاء کی نیاز سے پھر کیوں منع کیاجا تاہے؟

ج ..... بہت نفیس سوال ہے، مدی کے جانور رب کعبہ کی نیاز ہے ان کی نیاز کی جگہ مشاعر حج لین حرم شریف ہے،اس لئے مجاز اُان کو کعبہ کی نیاز کے جانور کہاجا تاہے، بخلاف آنخضرت صلی الله علیہ وسلم اوراولیاء کرام ہے کہ ان کی نیاز اللہ کے لئے شرع میں معہود نہیں اس لئے درمختار میں کھھاہے کہ اولیاءاللہ کے مزارات پر جونذریں لائی جاتی ہیں اگر اس سے مقصد وہاں کے فقراء پرصدقہ ہوتویہ نذراللہ کے لئے ہے،اس لئے جائز ہے اورا گرخو داولیاءاللہ کی نذرگز ارنی مقصود ہوتو بیترام ہے کیونکہ نذ رعبادت ہےاورعبادت غیراللہ کی جائز نہیں ،اس

كى مثال بيت الله كى طرف سجده ب كەسجده توحق تعالى شانه كوكيا جاتا ہے اور جهت سجده بيت الله ہے، کین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوسجدہ جائز نہیں۔

اولیاءاللہ کے مزارات پرنذر

س.....کعبہ کی نیاز کےاونٹ کے سلسلے میں آپ نے فرمایا کہاولیاءاللہ کے مزارات پراگر نذرسے مراد وہاں کے فقراء پرتصدق ہوا ورایصال ثواب صاحب مزار کو ہوتو بیرجا ئز ہے۔ بے شک ربط شخ اور فیضان شخ کے حصول کا یہ بہت بڑا ذریعہ ہے اور تمام مشاکُخ میں اس کامعمول ہے، مگر افسوس کہ جمارے سلسلے میں اس کا فقد ان ہے بلکہ منع کیا جاتا ہے،



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە







میں نے نہیں دیکھااور سنا کہ کسی نے اپنے شیخ کے لئے صدقہ کیا ہو۔نقذ،کھانا، کیڑاکسی قسم کا بھی نہ گھریر نہ مزاریراور نہ دُوسرے اولیاءاللہ کے مزارات کی زیارت کا اہتمام ہے، جب کہ حدیث شریف میں تو عام مؤمنین کی قبور کی زیارت کی تاکید کی گئی ہے، اسی طرح اور بہت سے طریقت کے اعمال جن سے تزکیه نفس اور تصفیه قلب میں مددملتی ہے اور بغرض علاج ہرسلسلے میں رائح ہیں (بدعات کوچھوڑ کر) ہمارے سلسلے میں رائج نہیں، حلقہ بنا کرذ کر کرنے ہے بھی اجتناب کرتے ہیں، نماز، روزہ اور دُوسرے فرائض و واجبات تو سالک وغيرسا لك دونوں ميںمشترك ہيں،تمام مشائخ اس بات يرمتفق ہيں خالي نماز روز ہ وغيرہ سے نفس کا تز کیہ اور وصول نہیں ہوتا جب تک اس کے ساتھ باطنی اعمال ، تھیجے نیت ،غنی ، تو كل ماسوا سے كريز اور دُوسرى رياضت ومجاہدات جومتقد مين ميں رائج تھے خصوصاً طعام، کلام،منام،انام کی نقلیل وغیره نه ہو مختصریه که مشائخ ہیں،خلفاء کی کمبی کمبی فهرشیں ہیں، مریدین کی فوج کی فوج ہے، مگر وہ رُوح نہیں اور نہ وہ آ ثار کسی میں نظر آتے ہیں، جو مجاہدات سے مرتب ہوتے ہیں، الا ما شاءاللہ، جب کہ دُوسرے سلاسل مثلاً سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کے بہت سے بزرگوں میں وہ صفات دیکھی گئی ہیں جواس طریق کے لوازم میں ہے ہیں،بعد وفات بھی اینے مریدین اور عقید تمندوں پربذر بعہ خواب یا مراقبہ یا واقعہ اپنے فیضان جاری رکھتے ہیں اوران کی مگہداشت کرتے رہتے ہیں اس طرح جیسے ایک چرواہا پی نگریوں کی۔

وُوسری بات یہ کہ شخ اور پیرطریقت بننے کے لئے جن شرائط اور اوصاف اور باطنی کمالات کا ہونا ضروری ہے جبیبا کہ تمام متند کتب تصوف میں لکھا ہے اور خاص طور پر امداد السلوک میں تو یہاں تک لکھا ہے کہ اگر بیاوصاف شخ میں نہ ہوں تو اس کا شخ طریقت بننا حرام ہے، تو جناب بیہ باتیں آج کل اکثر مشائخ میں نہیں پائی جا تیں (آپ جیسے پچھ بزرگ یقیناً ان اوصاف کے حامل ہوں گے گر میں اکثریت کی بات کر رہا ہوں)۔ جسسر بط شخ بذریعہ ایصال تو اب اور بذریعہ زیارت قبور ضرور ہونا چاہئے، یہ کثیر النفع ہے، المحد بلتہ اس ناکارہ کواس کا فی الجملہ اہتمام رہتا ہے۔



چەفىرىت «









امدادالسلوک کی شرط پرتو آج شاید ہی کوئی پورااترے، بینا کارہ حلفاً عرض کرے کہاس شرط پر پورانہیں اتر تا تو حانث نہیں ہوگا، اس لئے بینا کارہ مشائخ حقد کی طرف محول کرنا ضروری سمجھتا ہے، پہلے تو مطلقاً انکار کردیتا تھا کہ میں اہل نہیں ہوں لیکن میرے بعض بروں نے جمھے بہت ڈاٹٹا کہ تم حضرت شخ " کی اجازت کی تو ہین کرتے ہو، تب سے اپنی نااہلی کے باوجود بیعت لینے لگا اور اب تو بلا شبہ اور ڈھیٹ ہو گیا ہوں، اللہ تعالی ان لوگوں پر رحم فرمائے جن میں پیراور شخ اس روسیاہ جیسے لوگ ہوں، بس وہی قصہ ہے جو تذکر ۃ الرشید میں حضرت گنگوہی قدس سرہ نے ایک ڈاکو کے پیر بننے کا لکھا ہے۔
صرف ول میں خیال آنے سے نذر نہیں ہوتی

س ...... محترم مولا ناصاحب! آپ کے جواب سے پھشفی نہیں ہوتی وجہ اس کی یہ ہے کہ قرآن پاک میں ارشاد ہے، ''جو پھھتم مانو گے تو اللہ تعالیٰ کو تمہاری نیت کاعلم ہوجائے گا'' (سورہ بقرہ: ۲۷) نیت کے بارے میں رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: ''بےشک تمام اعمال کا دارومدار نیت پر ہے۔'' لہذا ہر شخص کو وہی ملے گا جس کی اس نے نیت کی ہوگی۔ (حوالہ سیح بخاری کتاب الایمان باب النیت) دُوسری جگہا کیک اورار شاد بھی ہے: ''اور تمہارے چروں اور تمہارے اموال کو نہیں دیکھتا وہ تو تمہارے دلوں اور تمہارے عملوں کو دیکھتا ہے۔'' اورایک روایت میں ہے، آپ نے سینہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ''تقوی کی بیاں ہوتا ہے۔''

ان احادیث سے معلوم ہوا کہ خلوص نیت کا مقام دل ہے اور چونکہ سائلہ نے خلوص نیت سے دل میں اس کی منت مانی تھی اور جس کو پورا کرنے کے لئے ابھی تک وہ اپنی فرمہ داری بچھتی ہیں، مگر اپنے حالات کی وجہ سے معذور ہیں اور خوداس کی ادائیگی نہیں کرسکتی ہیں، لہذا آپ سے اس کاحل پوچھا ہے، مگر آپ کا جواب ہے کہ دل میں خیال کر لینے سے نیت نہیں ہوتی جب تک کہ زبان سے نیت کے الفاظ ادا نہ کئے جائیں۔

مندرجہ بالاقر آن کی آیت اور دونوں حدیثوں کی روشیٰ میں آپ کا جواب غیر تسلی بخش ہے، چونکہ سائلہ کی نیت سرسری نہتی اور حقیقی نیت تھی جس کی ادائیگی یا متبادل حل کے



(۲۲+

چې فېرست «ې





لئے وہ بے چین ہے وجہاس کی میہ ہے کہ نذرکسی ایسی چیز کواپنے اُوپر واجب کر لینے کو کہتے ہیں جو پہلے سے اللہ تعالیٰ کی طرف سے واجب نہ ہواور چونکہ سائلہ نے منت مانی تھی چاہے وہ دل میں خیال کر کے کی ہواس کی اوائیگی ان پر واجب ہوجاتی ہے بصورت دیگروہ گنہگار ہوتی ہیں۔

وُوسری ایک اہم بات یہ ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ہے نذر مت مانا کرواس لئے کہ نذر تقدیری امور میں کچھ بھی نفع بخش نہیں ہے، بس اس سے اتنا ہوتا ہے کہ بخیل کا مال نکل جاتا ہے، (حوالہ سے مسلم کتاب النذر اور سے بخاری کتاب الأیمان و السندر ) ان احادیث سے معلوم ہوا کہ اس قتم کی نذر لا یعنی اور ممنوع ہیں۔ اور اگر میرے مستمحھنے میں کچھ طبی ہے تو میری اصلاح فر مائیں۔

ج.....نذر کے معنی ہیں کسی الیی عبادت کواینے ذمہلازم کر لینا جواس پر لازم نہیں تھی،اور ''اینے ذمہ کرلینا''زبان کافعل ہے ، محض دل میں خیال کرنے سے وہ چیزاس کے ذمہ لازم نہیں ہوتی، جب تک کہ زبان سے الفاظ ادانہ کرے، یہی وجہ ہے کہ نماز کی نیت کر لینے سے نمازشروع نہیں ہوتی جب تک تکبیرتح بیہ نہ کہے، حج وعمرہ کی نیت کرنے سے حج وعمرہ شروع نہیں ہوتے جب تک کہ تلبیہ کے الفاظ نہ کھے، طلاق کا خیال دل میں آنے سے طلاق نہیں ہوتی جب تک کہ طلاق کے الفاظ زبان سے نہ کہے، اور نکاح کی نیت کرنے سے نکاح نہیں ہوتا جب تک کہ ایجاب وقبول کے الفاظ زبان سے ادانہ کئے جائیں ،اسی طرح نذر کا خیال ول میں آنے سے نذر بھی نہیں ہوتی جب تک کہ نذر کے الفاظ زبان سے نہ کہے جائیں، چنانچے علامہ شامی نے کتاب الصوم میں شرح ملتقی نے قال کیا ہے کہ 'نذرزبان کاعمل ہے۔'' آپ نے قرآن یاک کی جوآیت نقل کی اس میں فرمایا گیا ہے''جوتم نذر مانو'' میں بنا چکا ہوں کہ نذر کا مانناز بان سے ہوتا ہے ،اس لئے بیآ بت اس مسلے کے خلاف نہیں۔ آپ نے جو حدیث نقل کی ہے کہ''اعمال کا مدار نیت پر ہے'' اس میں عمل اور نیت کوالگ الگ ذکر کیا گیاہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف نیت کرنے سے ممل نہیں ہوتا، بلک<sup>ع</sup>مل میں نیت کا صحیح ہونا شرط قبولیت ہے، لہذااس حدیث کی روسے بھی صرف نیت







عِلد د عِلد د



اور خیال سے نذ رنہیں ہوگی جب تک کہ زبان کاعمل نہ پایا جائے۔

دُوسری حدیث میں بھی دلوں اور عملوں کوالگ الگ ذکر کیا گیا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف دل کے خیال کا نام عمل نہیں، البتہ عمل کے لئے دل کی نیت کا صحیح ہونا ضروری ہے، اور آپ نے جو حدیث نقل کی ہے کہ'' نذر مت مانا کرؤ' بیحدیث صحیح ہے مگر آپ نے اس سے جو نتیجہ اخذ کیا ہے کہ' اس قتم کی نذر لا یعنی اور ممنوع ہے' بیہ نتیجہ غلط ہے، کیونکہ اگر حدیث شریف کا یہی مطلب ہوتا کہ نذر لا یعنی اور ممنوع ہے تو شریعت میں نذر کے پوراکر نے کا حکم نہ دیا جا تا، حالانکہ تمام اکا برامت متفق ہیں کہ عبادت مقصودہ کی نذر صحیح ہے اور اس کا پوراکر نالازم ہے۔

حدیث میں نذر سے جوممانعت کی گئی ہے علاء نے اس کی متعددتوجیہات کی ہیں، ایک میہ یہ بھتے ہیں کہ نذر مان لینے سے وہ کام ضرور ہوجا تا ہے، حدیث میں اس خیال کی تقدیم نہیں ٹلتی، دوم میہ کہ میں اس خیال کی ترزید کے لئے فر مایا گیا ہے کہ نذر سے اللہ تعالیٰ کی تقدیم نہیں ٹلتی، دوم میہ کہ بندے کا میہ کہنا کہ اگر میرے مریض کو شفا ہوجائے تو میں اسنے روزے رکھوں گایا اتنا مال صدقہ کروں گا ظاہری صورت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ سودے بازی ہے، اور بی عبدیت کی شان نہیں۔

آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے پاس کچھر ہتانہیں تھا

س....ا یک طرف تو آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے فقر وفاقے کے متعلق سیکڑوں واقعات اور احادیث شریف کا ذخیرہ ہے اور دوسری طرف انہیں کتابوں میں اچھا خاصا سامان مثلاً تمیں غلام، سو بکریاں، گھوڑے، خچر، اونٹنیاں وغیرہ کی ملکیت آپ کی طرف منسوب کی گئ ہے، ابن قیم کی زاد المعاد اور مولانا تھانوگی کی نشر الطیب میں اس کی پوری تفصیل ہے، یہ

، تضاد کیسے رفع ہو؟

ج .....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے پاس کوئی چیز رہتی نہیں تھی ، آتا تھا اور بہت کچھ آتا تھا مگر چلاجا تا تھا، زادالمعادیا نشر الطیب میں ان چیزوں کی فہرست ہے جو وقٹاً فوقٹاً آپ کے پاس رہیں، نیہیں کہ ہمہ وقت رہیں۔



rrr

چې فېرست «ې



عِلد د عِلد د



س....طبقات ابن سعد میں ہے کہ حضور علیہ السلام ایک مینڈ ھاتمام امت کی طرف سے اور ایک اپنی آل اولا دکی طرف سے قربانی کیا کرتے تھے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر شخص قربانی نہیں کرتا تھا۔

ج ..... "قربانی کیا کرتے تھے" کے الفاظ تو مجھے یا دنہیں، جہاں تک مجھے یاد ہے ایک مینڈھا آپ نے قربان کیا اور فر مایا کہ بیمیری امت کے ان لوگوں کی طرف سے ہے جو قربانی نہ کرسکیں۔مشکوۃ شریف ص: ۱۲۵ میں بروایت مسلم حضرت عاکشہ سے روایت ہے کہ حضور علیہ السلام نے مینڈھا ذرح فر مایا اور دعا کی یا اللہ قبول فر مامجہ کی طرف سے اور آل مجمد سے اور امت مجمد بیکی طرف سے ،ایک مینڈھے میں تو دوآ دمی بھی شریک نہیں ہو سکتے ،اس لئے بیہ متیجہ اخذ کرنا کہ ہر شخص قربانی نہیں کرتا تھا صحیح نہیں۔

عذركي وجهسے دعوت قبول نه كرنا ترك سنت نہيں

س....کسی مسلمان کی دعوت طعام بغیر کسی شرعی عذر کے رد کرنا کیسا ہے؟ حضور علیہ السلام سے کسی کی دعوت کارد ثابت نہیں بلکہ آپ ٌدعوت سے بہت خوش ہوتے تھے، ایک دعوت میں حضرت عائشۃ کواصرار کر کے شریک کیا، ایک حجام کی دعوت قبول کرنا بھی آپ ً سے ثابت ہے۔

ج.....قبولِ دعوت بھی مسلمان کے حقوق میں سے ایک حق ہے، اس لئے بغیر عذر کے رد نہیں کرنا جاہئے ، البتہ عذر کی نوعیت مختلف ہوسکتی ہے، اگر کوئی محض کسی عذر کی وجہ سے معذرت جا ہتا ہے تواس کومعذور قرار دیا جائے گا تارکِ سنت نہیں۔

میّت کے گھر کا کھانا

س....میّت کے گھر کھانا اور جولوگ میّت کے گھر آئیں ان کو کھلانا دونوں کو علمامنع کرتے ہیں جب کہ بہت سے صحابہؓ اور اہل اللہ سے منقول ہے کہ انہوں نے وصیت کی کہ میرے جنازے میں شریک لوگوں کو کھانا کھلانا، حضرت ابوذر ؓ نے بکری اور حضرت عمران بن حصین ؓ نے اونٹ ذرج کرکے کھلانے کی وصیت کی ،خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک میّت کو ذن



rrm

چه فهرست «خ





کرے اہل میّت کے گھر کھانے کو گئے مگر بکری چونکہ ما لک کی مرضی کے بغیر ذ<sup>ہ</sup> ہوئی تھی اس لئے بغیر کھائے واپس آ گئے ۔

ج.....میت والوں کو کھلانے کا تو تھم ہاں سے منع نہیں کیا جاتا، جس چیز سے منع کیا جاتا ہے وہ میت کے ایصال ثواب کا کھانا کھانا ہے، ''طعام الممیت یمیٹ القلب'' (مردے کا کھانا دل کومردہ کرتا ہے) حضرت البوذر گی وصیت آنے والے مہمانوں کو کھلانے کی تھی اور مہمانوں کو کھلانے کی تھی اور مہمانوں کو کھلانے سے منع نہیں کیا جاتا، آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے جس واقعہ کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے اس روایت کے نقل کرنے میں صاحب مشکوۃ سے تسامح ہوا ہے، مشکوۃ میں ''فاست قبلہ داعی امواته. ''کے الفاظ ہیں جس کا مفہوم ہے: ''آپ اہل میت کے بہاں کھانے کے لئے گئے'' اصل کتاب میں جو الفاظ منقول ہیں اس کا مفہوم ہے: ''واپسی میں کسی عورت کے قاصد نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بلایا۔'' یہ بلانے والی عورت اہل میت سے نہیں تھی لہٰذا اس روایت سے میت کے گھر کا کھانا کھانے پر استدلال صحیح نہیں۔

اہلِ میّت کا گھر میں کھانا

س.....آپ نے فرمایا ہے:''جس چیز ہے نئع کیا جاتا ہے وہ میّت کےایصال ثواب کا کھانا کھانا ہے،اور حضرت ابوذر ؓ کی وصیت مہمانوں کوکھلانے کی تھی اور مہمانوں کوکھلانے سے منع نہیں کیا جاتا۔''

ا:.....جب کسی کی موت واقع ہوتی ہے تو جولوگ دور سے اور قریب سے جنازے میں شرکت کے لئے آتے ہیں وہ سب مہمان ہی ہوتے ہیں، بعد ڈن وہی لوگ اور ان کی عور تیں کھانا کھاتے ہیں، یہ کھانا کیسا ہے؟

ح .....اس کے جواز میں کیا شبہ ہے؟ مگر حکم یہ ہے کہ اہل میّت اور ان کے مہمانوں کو دوسر بےلوگ کھانادیں۔

الصالِ ثواب كے كھانے سے خود كھانے كاحكم

س ....آپ نے فرمایا''ایصال ثواب کا کھانامنع ہے' میں جب اپنے والدین یامشائخ کے

Www.

چې فېرست «ې





ایصال ثواب کے لئے کھانا تیار کراتا ہوں تو اس میں سے خود بھی کھاتا ہوں اور اپنے ہمسایوں اور کچھ فقراً ومساکین کو بھی دیتا ہوں ۔ابھی عید پرایک جانور حضور علیہ السلام کی طرف سے ایصال ثواب کیا،خود بھی کھایا اور دوسروں کو بھی کھلایا، کیا بیسب نا جائز ہوا؟ خانقاه مشائخ میں جو ہر وقت دیکیں چڑھی رہتی ہیں جس کوعرف میں کنگر کہتے ہیں وہ ایصال ثواب ہی کا کھانا ہوتا ہے جس کو بڑے بڑے اولیاً اللہ بڑی رغبت سے کھایا کرتے تھے، حضرت نظام الدین اولیاً کالنگر،حضرت گنج شکر رحمه الله کالنگرمشهور ہے،جس پر وہ اپنے مشائخ کی فاتحہ ایصال ثواب کیا کرتے تھے، سیج عقیدت مندلنگر کی دال اور سوکھی روٹی کو اینے گھر کے مرغن کھانوں پر ترجیج دیتے اور تبرک کہتے تھے، شہدائے کر بلا کو کھانے اور شربت وغیرہ سے ایصال ثواب کرتے ہیں،غنی اور فقیرسب کھاتے ہیں،اورایصال ثواب صرف کھانے ہی سے نہیں بلکہ ہرنیک کا مجس سے لوگوں کو فائدہ پہنچے، کر کے، ہوسکتا ہے؟ لوگ اینے مردوں کے ایصال ثواب کے لئے درخت لگاتے ہیں، پل، سڑک، کنواں بنواتے ہیں،اس سے غنی فقیرسب مستفید ہوتے ہیں،سوا گرایصال ثواب کا کھانا نا جائز تو ان اشیاً ہے استفادہ بھی ناجائز، حضرت سعدؓ نے اپنی ماں کے ایصال ثواب کے لئے جو كنوال كهدوايا تقااس سے بغير تخصيص غنى فقيرسب مسلمان استفادہ كرتے تھے، جس زمانے کے اعراس جائز تھے وہاں بڑے بڑے مشائخ اولیاً اللہ جاتے تھے اور ایصال ثواب کا کھانا کھایا کرتے تھے۔

ح..... ا:.....ایصال ثواب تواسی طعام کا ہوگا جو ستحقین کوکھلا یا جائے، جوخود کھالیا یا عزیز وا قارب کوکھلا یااس کا ایصال ثواب ہیں۔

۲:....قربانی سے مقصود ''اد اقدۃ السدم'' ہے، جب آپ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواس کا ثواب علیہ وسلم کواس کا ثواب پہنچ گیا۔ گوشت خود کھالیس یافتا جوں میں تقسیم کر دیں یا دعوت کر کے کھلا دیں۔

۳ :....مشائخ کے یہال نگر ایصال ثواب کے لئے نہیں ہوتے بلکہ واردین اور صادرین کی ضیافت کے لئے ہوتے ہیں اوراس کوتبرک سمجھنا مشائخ سے محبت اور عقیدت کی









بناپر ہے،اس کئے نہیں کہ یہ کھانا چونکہ فلاں بزرگ کے ایصال ثواب کے لئے ہےاس کئے متبرک ہے۔اوراس کھانے پراپنے مشائخ کا نام پڑھنا بھی ان مشائخ کی نسبت کے لئے متبرک ہے۔ اوراس کھانے پراپنے مشائخ کا نام پڑھنا بھی ان مشائخ کی نسبت کے لئے کہ مشائخ کا عمل شریعت نہیں کہ اس کی اقتد اُلازی ہو،البتۃ ان اکابر ہے ہماری عقیدت اور حسن طن کا نقاضا ہے کہ ہم ان کے افعال واقوال اوران کے احوال کی الی توجیہہ کریں کہ یہ چیزیں شریعت کے مطابق نظر آئیں،اگر ہم کوئی الی توجیہہ نہیں کر سکتے تب بھی ان کے ساتھ حسن طن رکھتے ہوئے ہے جھیں کہ ان بزرگوں کے پیش نظر کوئی توجیہہ ہوگی،الغرض ان پرطعن بھی نہ کریں اور ان کے افعال کوشریعت بھی نہ بنائیں۔
پرطعن بھی نہ کریں اور ان کے افعال کوشریعت بھی نہ بنائیں۔
ضیافت، ایصالی تو اب اور مکار م اخلاق کا فرق

س .....آپ نے فرمایا ہے کہ ایصال ثواً بتواس کھانے کا ہوگا جو ستحقین کو کھلا یا جائے، جو خود کھالیا یا عزیز واقر با کو کھلا یا اس کا ایصال ثواب نہیں، اس جواب سے مندرجہ ذیل سوال پیدا ہوتے ہیں:

ا:..... بقول حضرت تھانویؒ ایصال ثواب کا مطلب یہ ہے کہ ہم نے کوئی نیک عمل کیااس پر ہمیں ثواب ملا، ہم نے درخواست کی کہ الہی اس عمل نیک کے ثواب کوہم اپنے فلاں عزیزیا شخ کو بخشتے ہیں، حضور علیہ السلام نے فر مایا: "اطعموا الطعام" یہ تھم مطلق ہے اس میں غنی یا فقیر کی کوئی قیر نہیں، اب اگر اس حدیث کے امتثال امر میں اپنے عزیز واقر با اور دوسرے بزرگوں کو کھانا کھلاؤں اور نیت کروں کہ الہی اس کا ثواب میرے والدین یا شخ کو ملے تواس میں کیا شرعی قباحت ہے اور کھانے والوں نے کون ساگناہ کیا؟

۲:..... چیسے پہلے سوال میں عرض کیا تھا کہ ایصال ثواب کھانے کے علاوہ سڑک بنوا کر، سایہ دار، میوہ دار درخت لگوا کر، پانی کی سبیل لگوا کر یا کنواں وغیرہ کھد واکر بھی کیا جاتا ہے اور اس سے غنی فقیر سب فائدہ اٹھاتے ہیں، تو اگر ایصال ثواب کا کھانا صرف فقراً اور مساکین کے لئے ہے تو یہ امور بھی صرف ان کے ہی لئے ہونے چاہئیں مگر ایسانہیں ہے، غنی فقیر سب سائے میں بیٹھتے ہیں، کنویں کا پانی پیتے ہیں، سڑک پر چلتے ہیں، راستے میں سبیل











سے پانی پیتے ہیں،حضرت سعد بن معاذ ٹا کے کنویں سے جوانہوں نے اپنی مال کے ثواب کے لئے بنوایا تھاسب مسلمان استفادہ کرتے تھے۔

سا:.....شریعت کے فقہانے جس کھانے کو منع کیا ہے وہ میّت کے گھر کا کھانا ہے،اوروہ بھی مکروہ کہا گیا ہے،اورعلت اس کی بیبیان کی گئی ہے کہ ضیافت خوش کے موقع پر موقع پر کیا جائے وہ اگر تمی میں ہوتو مکروہ ہے۔ بزرگوں اور اولیاء ہوتی ہے سوجو کا مخوش کے موقع پر کیا جائے وہ اگر تمی میں ہوتو مکروہ ہے۔ بزرگوں اور اولیاء اللہ کے ثواب کے لئے جو کھانا بکتا ہے وہاں بیعلت نہیں پائی جاتی کیونکہ ان کی وفات کو عرصہ گزر چکا ہوتا ہے اور وہ کوئی کی کا موقع نہیں ہوتا۔

مولانا سرفراز خان صفر رصاحب نے ''راہ سنت'' کتاب میں اس سلسلے میں عوت ہے وہ عقیق جوالے دیئے ہیں ان سب میں موت سے تین دن کے اندراندر جوضیافت ہے وہ مکر وہ بتائی گئی ہے، برسوں کے بعد مشائخ یا والدین کے ایصال ثواب کے لئے جو کھانا پہات کا نمبر وار جواب عطافر ما نمیں ۔
پہاتے ہیں اس کا کوئی حوالہ نہیں ، براہ کرم ان تین اشکالات کا نمبر وار جواب عطافر ما نمیں ۔
ج۔ مگر نیک کا مغربا ان کھانا کھلانا ہے، اس کا ایصال تواب کو کھلانا ہے، اس کا ایصال تواب کیا جا تا ہے، خود کھائی لینا یا دولت مندا حباب کو کھلاد بینا اور نہیت بزرگوں کے ایصال تواب کی کر لینا پیمقل میں نہیں آتا، ہاں ایک صورت اور ہے اہل حرمین میں مشہور ہے کہ مکہ مکر مد میں کوئی شخص کسی کی دعوت کرتا ہے تو یہ دعوت اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہوتی ہے کیونکہ وہانی جانب سے ہوتی ہے کیونکہ وہانی جانب سے ہوتی ہے کیونکہ وہانی جانب سے ہوتی ہے کیونکہ زائرین مدینہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وہانی بین ہوتی بلکہ یہ کھانا ہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وہانی کی طرف سے کھلا یا جاتا ہے۔
پس اس کھانے میں بھی ایصال ثواب کی نیت نہیں ہوتی بلکہ یہ کھانا ہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وہلم کے مہمانوں کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وہلم کے مہمانوں کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وہلم کے مہمانوں کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وہلم کی طرف سے کھلا یا جاتا ہے۔

س.....آپ نے سوال کے دوسرے اور تیسرے حصہ کا جواب نہیں دیا، آپ نے فرمایا:
د نیک کام غرباء کو کھلانا ہے''بندے کے خیال میں ہرایک کھلانا نیک کام ہے،"اَطُعِمُ وا

الطَّعَامَ" مين غُرباء كَ تَخْصيْص كهال ٢٠٠ وَاللَّهِ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُبَى " مين



ه فهرست ﴿







غریب کی مخصیص کہاں ہے؟ غنی فقیر ہررشتہ داراس میں آتا ہے۔

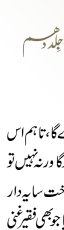
ح.....غرباء کو کھلانا صدقہ ہے، ذوی القربیٰ کو دینا صلد رحمی ہے اور عام لوگوں، واردین و صادرین کو کھانا دینا مکارم اخلاق ہے، بزرگوں کے ایصالِ ثواب کے لئے کھانا دینا صدقہ ہے اور علی حبہ کی شرط سب میں ملحوظ ہے، البتہ بزرگوں کی طرف سے کھلا ناضیافت ہے۔ كيابيصدقه مين شارنهين هوگا؟

س ....اس مرتب بھی آپ نے سابقہ سوال کے دوسرے اور تیسرے حصہ کا جواب نہیں دیا، غالبًا ذہن سے نکل گیا ہوگا اس لئے وہ سوال دوبارہ منسلک کرتا ہوں، آپ نے فرمایا غریبوں کو کھلانا صدقہ، رشتہ داروں کو کھلانا صلہ حمی اور عام لوگوں کو کھلانا مکارم اخلاق سے ہے۔ محترم! بیسارے کام صدقہ ہی کے ذیل میں آتے ہیں، آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایاراستے سے کا نٹا ہٹانا صدقہ ، بیوی کے منہ میں لقمہ دیناصد قہ ، ماں باپ کومحبت کی نظر ہے دیکھناصد قد اورصلہ رحمی کے ممن میں بھی آ ہے نے فرمایا:''صلہ رحمی کرواینے رشتہ داروں سے امیر ہوں یاغریب ''

ج ..... میں پہلے لکھ چکا ہوں کہ کھانا کھلا نا مکارم اخلاق میں سے ہے لیکن جو کھانا ثواب کی نیت سے کھلایا جائے اس کا ایسال ثواب کیا جاتا ہے، قرآن کریم میں ہے: "وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى خُبِّهِ مِسْكِينًا وَّيَتِيمًا وَّاسِيرًا" كمروالول كوكلانا بهي صدقه ، دوست احباب کو کھلا نا بھی صدقہ مگر ان کھا نوں کا ایصال ثواب کو ئی نہیں کرتا ، آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے ایک بکری ذبح کرائی اور فرمایا اس کا گوشت تقسیم کر دیا جائے بیفر ماکرآپ ٔ باہرتشریف لے گئے واپسی پر پوچھا کہ گوشت سار آتقتیم ہوگیا،عرض کیا گیا کہ صرف ایک ران بچی ہے! آ ہے ؓ نے فر مایا سارا پچ گیا بس صرف یہی ران نہیں بچی۔الغرض اس نا کارہ کے خیال میں ایصال ثواب اس کھانے کا کیا جاتا ہے جوصرف ثواب کی غرض سے کھلا یا جائے۔ دوسرے کھا نوں میں دوسری اغراض بھی شامل ہوجاتی <mark>ین خواه وه بھی خیر کی اور بالواسطہ ثواب کی ہوں، مگران کا ایصال ثواب نہیں کیا جاتا،</mark> آ با گراس کوعا مسجھتے ہیں تو میں منا زعت نہیں کرتا ،بس پیہ بحث ختم ۔









كنوال ياسر ك كالصال ثواب؟

س....آپ نے فرمایا''بس یہ بحث ختم''اس لئے بندہ حکم عدولی تونہیں کرےگا، تاہم اس کا جواب آپ کے ذمہ رہے گا کہ کھانا صرف غرباء کو کھلا کر ایصالِ ثواب ہوگا ور نہ نہیں تو لوگ ایصالِ ثواب کے لئے جوسڑک بنواتے ہیں، کنواں کھدواتے ہیں، درخت سابید دار لگاتے ہیں تو کیاان کو بھی غرباء کے نامزد کیا جائے گا جب ایصالِ ثواب ہوگا یا جو بھی فقیر غنی اس سے فائدہ اٹھائے ایصال ثواب ہوجائے گا؟

ح ..... بدرفاهِ عامه کے کام ہیں اور صدقة بجاريہ ہے اور صدقة بجاريد کا ثواب منصوص ہے۔

فرمودة رسول سوحكمتين ركفتا ہے

س....آپ کا ارسال کردہ جواب مل گیا ہے پڑھ کر مکمل مایوی ہوئی، آپ نے میرے صرف ایک سوال کا جواب تسلّی بخش دیا ہے، جس کے لئے میں آپ کاشکر گزار ہوں۔

میں نے آپ سے سوال کیا تھا کہ ساز سننا کیوں ناجائز ہے؟ یا جائز ہے؟ آپ نے فرمایا کہ آلات کے ساتھ راگ سننا شریعت اور تصوف میں ناجائز ہے، تو آپ کا مطلب صرف اور صرف یہی ہے کہ بعض بزرگان دین جنہیں ہم اور تاریخ تسلیم کرتی ہے، وہ شریعت اور تصوف کے خلاف کام کرتے تھے، اور میں نے سنا ہے کہ جو شخص ایک بھی عمل حضور گی سنت اور شریعت کے خلاف کرے وہ مرشد نہیں شیطان ہے، تو گویا آپ نے بالواسطہ طور پران تمام بزرگان دین کو جو آلات کے ساتھ محفل سماع سنتے تھے (نعوذ باللہ) ناجائز امور کام تکب قرار دیا؟

۲:..... کا ملامہ صاحب میں نے سوال کیا تھا کہٹیلویژن یا اور طرح کی چلتی چرتی تصاویر دیکھنے کے جاتی چرتی تصاویر دیکھنے کے جاتی تھا کیوں منع ہے؟ تو آپ نے جواب دیا کیونکہ رسول نے تصاویر سے منع فرمایا ہے اور بنانے والوں پر لعنت فرمائی ہے، تو محتر م بزرگ اس اتنی می بات کا تو ہمیں پہلے ہی علم تھا گرتستی کس چیز کا نام ہے؟ آپ کا علم کیا کسی کو مطمئن کرنے کے لئے نہیں ہوسکتا؟ یہ کوئی جواب نہیں ہے، مجھے اتناعلم ہے کہ حضور نے ہر بات کے لئے اس کا جواز ہوسکتا؟ یہ کوئی جواب نہیں ہے، مجھے اتناعلم ہے کہ حضور نے ہر بات کے لئے اس کا جواز





779







بیان فرمایا ہے اور میں وہ جواز جاننا جا ہتا ہوں۔

سا: .....میرا تیسرا سوال به تھا که ایک کتاب میں بیتحریر تھا که اگر کسی نے اپنے مکان کی عمارت کی بلندی ساڑھے گیارہ فٹ سے زیادہ کی ،اس پر خدا کاعذاب ہوا، آپ نے جواب میں فرمایا که میں اس حدیث سے واقف نہیں ہوں، اور اس رسالہ کی تمام روایات متنزہیں ہیں۔ میں نے بہیں پوچھا تھا کہ وہ متند ہیں یانہیں؟ یا آپ نے پڑھی ہیں یانہیں؟ میں نے توصرف یہی پوچھا تھا کہ آیا یہ درست ہے یا غلط؟

اس سے پہلے میں نے جو خطارسال کیا تھااس کے ساتھ ڈاک ٹکٹ بھی تھا واپسی کا، مگر مجھے بیرنگ خط موصول ہوا جس کی مجھے خوثی ہوئی کیونکہ اگر خدا نے روز قیامت یہ سوال کیا کہتم دنیا سے کیالائے ہو؟ تو صرف میں یہی جواب دوں گا کہ ایک عالم کی گردن پر قرض چھوڑ آیا ہوں، اور اس کے بدلے میں اپنی بخشش ما نگوں گا، اگر آپ کو میراحق رفع کرانا ہے تو اس کے لئے مجھے تلاش کریں بالکل اسی طرح جس طرح آپ نے فرمایا کہ باطنی رہنمائی کے لئے کسی بزرگ کوخود تلاش کرو۔

ج .....آپ کا بیدارشاد سیح ہے کہ خلاف سنت کرنے والا ولی نہیں ہوسکتا، اس لئے جن بزرگوں کی طرف آلات کے ساتھ راگ سننے کی نسبت کی جاتی ہے یا تو بینسبت ہی غلط ہے، یا بید کہ وہ اس کو جائز سمجھتے ہوں گے، اس لئے معذور ہیں۔

۲:....جس شخص کی تستی ارشا در سول صلی الله علیه وسلم سے نہیں ہو سکتی، اس کی تستی میر بے بس میں نہیں، ارشا دات نبوگ میں حکمتیں ضرور ہیں، اور بحد الله بقد رظرف معلوم بھی ہیں، کیکن ان کے بغیر تستی نہ ہونا غلط ہے، الحمد للہ ہمیں ایک بھی حکمت معلوم نہ ہو تب بھی فرمود ہ رسول صلی الله علیه وسلم سو حکمتیں رکھتا ہے۔

س:.....جب میں واقف ہی نہیں توضیح یا غلط کا کیا فیصلہ کرسکتا ہوں۔ سم:.....ہم نے ٹکٹ لگا کر بھیجا تھا ممکن ہے اُتر گیا ہو، یا اُتارلیا گیا ہو، اگرایک

کے ساتھ کا قرض آپ کی نجات کے لئے کافی ہوجائے تو مجھے بہت خوشی ہوگی۔



(rm.)

المرسف المرس





# مدارس ومساجدكي رجسريشن كاحكم

س.....آج کل جو مدارس دینیه و مکاتب قرآنیه اور مساجد کو جو که وقف لله ہوتے ہیں،
رجسڑ ڈکرایا جاتا ہے، تو اس رجسڑ یشن سے کیا وہ ادارہ اپنی وقف لله کی حیثیت پر باقی رہتا
ہے؟ اس رجسڑ یشن سے کیا وقف کی حیثیت پر کوئی اثر تو نہیں پڑتا؟ اس سلسلہ کے درج ذیل
شبہات کا جواب مطلوب ہے:

ا:.....کیااس سے وقف للّٰد کا تحفظ مزید ہوجا تاہے؟

٢:....اس سے مسلک کی حفاظت ہوجاتی ہے؟

٣:.....کیااندرون و بیرون کے شرور سے وہ ادارہ اوراس کے متعلقین ومتعلقات

محفوظ ہوجاتے ہیں؟

به بنوری (یعنی رجسر ڈباڈی) کو اخلاص ویکسوئی ہے کام کرنے کی سہولت ہوجاتی ہے؟ جب کہ رجسٹریشن کے عدم جواز کے سلسلہ میں ایک فتوی کا بھی حوالہ دیاجا تا ہے۔
اس ضمن میں جب حضرت مولا نامفتی جمیل احمد تھانوی صاحب زید مجدہ جامعہ اشر فیہ لا ہور، مولا نامفتی زین العابدین زید مجدہ دارالعلوم فیصل آباد، مولا نامفتی عبدالرؤن صاحب زیدہ مجدہ دارالعلوم کرا چی، مولا نامفتی ولی حسن خان ٹوئی زید مجدہ جامعہ علوم اسلامیہ علامہ بنوری ٹاؤن کرا چی، سے رجوع کیا گیا تو انہوں نے درج ذیل تحریری جوابات دیئے:

# حضرت مفتى جميل احمد تھا نوى كا فتو كا:

س.... مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور ہمارا قدیم مدرسہ ہے، جس کی شوری/ سر پرستان ممبران واکابرین علمائے ہندوستان رہے ہیں۔اس وقت بھی بفضلہ تعالیٰ شور کی کے اراکین جیدعلاً اور معروف دیندار اور مخیر تجار ہیں۔ مدرسہ کی اب تک رجسر یشن نہیں ہوئی تھی، دارالعلوم دیو بند کے فتنہ کے بعداراکین شور کی اور ہمدردان مظاہر علوم کی رائے ہوئی کہ مدرسہ مظاہر علوم کواستحکام بخشنے کے لئے اور اندرونی و بیرونی انسانی شرور سے محفوظ رکھنے کے لئے سبب کے طور پر رجسر ڈکر الیا جائے، چنانچ پملس شور کی کے باقاعدہ اجلاس



المرست ﴿







میں (جو کہ حضرت مولانا انعام الحن صاحب دامت برکاتهم کی بیاری کی وجہ سے نظام الدین میں ہوا) متفقہ طور پر طے پایا کہ مدرسہ مظاہر علوم کی شور کی کور جسٹر ڈ کرالیا جائے۔ سوسائٹیز رجسٹریشن ایکٹ کے ضابطہ کے مطابق کسی بھی ادارہ کے تین عہدہ داران ضروری ہوتے ہیں، نمبر ا: صدر، نمبر ۲: سیکریٹری، نمبر ۳: خازن ۔ سیکریٹری کی طرف سے رجسٹریشن آفس میں ادارہ کی رجسٹریشن کی درخواست پیش کرنی ہوتی ہے۔

حضرت مولا نا محمر طلحہ صاحب دامت برکاتہم کوسیکریٹری مقرر کیا گیا، چنانچہان کے دستخط سے رجسڑیشن کی درخواست داخل کر دی گئی، جس کی کاروائی جاری ہے۔

سائل نے آج سوسائٹیزا یکٹ کے تحت رجسٹریشن کرانے والے ماہرین اور وکلاً
سے رجسٹریشن ایکٹ اور اس کے تحت رجسٹریشن کرانے یا ہونے والے اداروں کے بارے
میں تفصیلات معلوم کیں، یہ تفصیلات بھی لف ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ رجسٹریشن سے
کسی بھی ادارہ کے کسی بھی وقف کو نقصان جہنچنے کا قطعاً کوئی احتمال نہیں ہے۔ نہ ہی اس میں
حکومت کی کوئی مداخلت ہے، بلکہ رجسٹریشن کے بعد ادارہ کی ملکی قانون کے اعتبار سے
قانونی حیثیت اس درجہ میں بن جاتی ہے کہ واقعی میا یک با قاعدہ ادارہ ہے۔ اور اگر بھی اس
کو اندرونی یا بیرونی شرسے دو چار ہونا پڑتا ہے تو ملکی قانون کی طرف سے اس کو تحفظ بھی
حاصل ہوتا ہے۔

اندریں صورت آپ سے درخواست ہے کہ کیا رجٹریشن موجودہ حالات میں کرانا شرعاً جائز بلکہ ضروری نہیں ہے؟ از احقر جمیل احمد تھانوی سابق مدرس مدرسہ مظاہر العلوم سہار نپور، مفتی خانقاہ

ا شر فیہ تھا نہ بھون حال مفتی جامعہا شر فیہ لا ہور بیعرض کرتا ہے کہآ پ کےاستفتاء میں صرف دو چیزیں ہیں انہی کے متعلق تفصیل سے عرض ہے:

ا:.....رجٹریشن شرعاً ضروری ہے اور نہ کرانے پر گناہ ہو، یہ تو نہیں کہا جاسکتا مگر ناجا ئز بھی نہیں کہا جاسکتا، جیسے تمام بیج ناموں ، ہبدناموں ، وقف ناموں ، اقرار ناموں اور اب ایک طویل عرصہ سے نکاح ناموں کا رجٹریشن جائز ہے مگر شرعاً ضروری کہ جس کے بغیر



چەفىرىت «







صحیح ہی نہ ہویا نہ ہونے پر گناہ ہو نہیں ہے، ہاں ایک قسم کی حفاظت کا قانونی ذر بعہ ضرور ہے اور صدیوں سے تمام سلمانوں کا اس پر تعامل بلائیر ہے، اور عرصہ سے تو نکاحوں ، سجدوں، انجمنوں، دینی وغیر دینی مدارس، رفاہ عام کے اداروں کی رجٹریشن کا معمول ہے، جو حفاظت کے لئے نہایت ستحسن ہے، خصوصاً اس زمانہ میں جب کہ اگر برزوں کے جمہوریت کے دلفریب پروپیگنڈہ نے اعلی سے اعلی د ماغوں کو بھی متاکثر کردیا ہے، اکثریت کے بل بوتہ پریا حکومت کی طرف سے اس کی اعانت پر شخص قومی بلکہ خدائی اوقاف پر بھی روز روز والے والے والے جارہے ہیں، اگر رجٹریشن سے ان کی حفاظت ہوسکتی ہے تو چونکہ ہرشخص پر اپنی مملوکات اور ہر مسلمان پر خدائی مملوکات یعنی اوقاف کی حفاظت واجب ہے حتی کہ اس کی مفاظت میں: "من قتل دون مال یہ فہو شہید" تک جانے کی بھی اجازت ہے اور رجٹریشن اسباب حفاظت میں سے ہو ایک درجہ میں استحساناً ضروری ہوجاتا ہے، خصوصاً رجٹریشن سے گرمفاظت کے طریقے دوسرے ہیں، مقدمۃ الواجب واجب، کہنے کی بھی اس زمانہ میں کہ جب یہ ڈاکے عام ہورہے ہیں، مقدمۃ الواجب واجب، کہنے کی بھی گنائش ہے گرمفاظت کے طریقے دوسرے بھی ہیں۔

اس کو مداخلت فی الدین کہنا ہے اصل ہے، صدیوں سے سب کوتمام رجسٹریوں کا تجربہ ہور ہا ہے کہ رجسٹری سے کسی کی ملک نہ نکاح میں طلاق میں، کسی مسجد وادارہ میں کوئی مداخلت ہے اور نہ رجسٹری کے قانون میں اس کی گنجائش ہے، ہاں مخالفوں کی مداخلت سے ایک گونہ بچاؤ ہے اور بیسب چیزوں میں ہے اور سب کے تجربہ سے ہے۔

٢: يەفتوى بەچندوجوە نا قابل اعتبار بے:

الف:..... مدرسہ کے مفتی اعظم مولا نامفتی محمود حسن صاحب کے دستخط کے بغیر ہے۔ ہے کسی نا تجر بہ کارنوآ موزکی اپنی رائے ہے، حقیقت مفتی اعظم سے معلوم کی جاسکتی ہے۔ ب:..... دستخط کرنے والوں میں کوئی فتوے کا ماہر نہیں اس طرح امرے غیرے کے تو ہزار دستخط بھی کا لعدم ہیں۔

ج:.....مولا نامحریجیٰ خود مدرسه کے کہنمشق مفتیٰ مدرسه بیں برس ہابرس سے کام کرنے والے، وہ کہدرہے ہیں: ''احقر کوسوالات سے پوری لاعلمی ہے''، الہذا جن امور



چې**فېرت** چې







پرفتویٰ کی بنیاد ہے اگروہ صحیح ہوتے تو مدرسہ میں کے برسوں کےمفتی صاحب کے لئے غیرمعلوم کیسے ہوسکتے تھے؟

د:....مفتی محمد یحیٰ بیر بھی کہدرہے ہیں کہ' معلوم نہیں واقعہ ایسا ہی ہے یا اور کچھ ہے' انہوں نے بتادیا کہ جب تک واقعات کی تحقیق نہ ہوفتو کی درست نہیں اس لئے دستخط سے معذوری کردی۔

ہ:.....کوئی بات بغیر ثبوت کے تعلیم نہیں ہوسکتی ،جھوٹ کا دعویٰ بغیر ثبوت کے خود جھوٹ بن کررہ جاتا ہے۔

و:.....لاہور کے اس افسر سے جواس محکمہ کا خوب ماہر ہے اس کی تحقیق منسلک ہے کہ ''الیا کوئی اندیشنہیں ،کوئی مداخلت نہیں ہوتی ، بلکہ مخالفوں کے خطرے کا سد باب ہے'' جس سے اس کا ہونا ضروری بات ثابت ہے گوشر عی واجب نہ ہوا حتیا طی واجب ہوگا اور برسوں کے سب کے تجر بات الگ اور اگر کوئی اندیشہ ہوا تو علیحدگی کی کوشش بھی تو ممکن ہے وقتی مضرات سے تو حفاظت ہوگی۔

ز:....فتوی کامدار چارنمبروں پرہے:

اوّل: ..... سیکریٹری ہونا جھوٹ ہے، مگراس کے لئے ان سے ثبوت لیا جاسکتا ہے، اگر نظام الدین میں مجلس شور کی کا اجتماع اور سب کا ان کوسیکریٹری بنادینا ثابت کر دیا گیا توبیہ دفعہ خود جھوٹ بن کررہ جائے گی۔

دوم:.....اگریتیجے ہوتو علم و تدبرتو ایک عام مفہوم ہے اس میں اس کے انواع داخل ہیں علم دین کا مدرسہ بھی داخل ہےاہے جھوٹ کہنا خودجھوٹ ہوگا۔

سوم: ..... سوسائی انگریزی لفظ ہے جاننے والوں سے مفہوم معلوم کیا جائے بظاہر چندافراد کا مجموعہ ہی تو ہے تو اس کے عموم میں مجلس شور کی بھی داخل ہے اس کو دینا، اس کے زیرا ہتمام مدرسہ کو دینا ہے نہ کہ ان کی ذاتوں کو اور زیرا ہتمام وقف ہے تو وقف کو ہی دینا ہوا جھوٹ کسے ہوا؟

چہارم:....ادارہ اورسوسائٹی کے معنی میں عام خاص کی نسبت ہے عام ہرخاص



444

چې فېرست «غ



عِلد د مِلد د



پ<mark>رمشمل ہوتا ہے تو جھوٹ کیونکر ہوا؟</mark>

پھرا نہی نمبروں کی بنیاد پر چندسوالات قائم کئے گئے ہیں:

سوال .....ا: کا جواب خلاف شرع کیوں ہے جب کہ مجلس شوری اس کی نوع پر

مبنی ہے۔

سوال .....: مداخلت فی الدین کاامکان -ابامکان تو ہرکا فربلکہ ہرغیرمتدین حکومت میں ہر وقت ہرمسکلہ میں رہتا ہے آخر ہر حکومت حکومت ہی تو ہے، پھرزندگی ہی منقطع ہوکررہ جائے گی -

مگرایسے امکانات حکم کے مدار نہیں ہو سکتے خصوصاً جب تجربات خلاف کا اعلان کررہے ہیں۔

یں۔ سوال ......۲:ٹھیک ہے مگر کذب وملف کا ثبوت ضروری ہے جوعدالت یا تحکیم

سے ہوسکتا ہے۔

ے ہو گا ہے۔ سوال .....ہ: جی ہاں اگر ثبوت شرعی سے فسق ثابت ہوجائے اگر نہ پائے تو جھوٹا الزام لگانے والوں پرتعزیر لازم ہے۔

سوال.....۵: جب كهزيد كا كفريافسق ثابت هواورتوبه نه كرنا ثابت هو، اورمعاون

کا کفریا کبیرہ کی مدداورتو بہ نہ کرنا ثابت ہو، ورنہ عدم ثبوت پرالزام سے تعزیر تعذیر ہے۔ ح:.....جن مفتی صاحب کا فتو کی ہے گووہ بڑے مفتیوں کے اوران کی تصدیق

سے خالی ہوتے ہوئے نا قابل اعتبار ہے پھر بھی''اگراییا ہو' سے مقید ہے اس لئے جب

تكسوال كمندرجات ثابت نه مول كريفتوى بي نهيس باوراذا فات الشرط فات المشروط -

ط:..... ناواقف صاحبان کے دستخطاسی دھوکہ پر ہوئے کہ واقعہ ایباہے.....اگر

وه واقعات ثابت نه ہوئے توبی کا لعدم ہیں،الہذا کوئی چیز قابل اعتبار نہیں۔

ی:..... جب تک ثبوت عدالت یا تحکیم سے ثابت نہ ہوں ان کا الزام تعزیر کا مستحق ہے واللہ اعلم۔



rma

چە**فىرسى** ھې





مفتى زين العابدين كافتوى:

الجواب:.....رجسٹریشن حفاظت کا قانونی ذریعہ ہے اورتقریباً تمام علاً بلکہ پوری
امت مسلمہ کا اس پر تعامل ہے ہریں بنا بلاتر درصورت مسئولہ میں رجسٹریشن کرانامستحسن امر
ہے بلکہ بقول مفتی جمیل احمر صاحب تھانو کی مرظلہ العالی مقدمۃ الواجب واجب کہنے کی بھی
گنجائش ہے۔فقط
گنجائش ہے۔فقط
سندیں میں میں میں میں میں میں میں العابدین،فیصل آباد

مولا نامفتى عبدالرؤف سكھروى كافتو يٰ:

حامداً ومصلياً!

دورِ حاضر میں رجسٹریشن کرانا حفاظت کا ایک قانونی ذریعہ ہے، جس میں شرعاً کوئی قباحت نہیں ہے، اس لئے مساجد و مدارس اور مکا تیب قرآنیہ وغیرہ کورجسٹرڈ کرانانہ صرف جائز ہے، بلکہ ستحسن ہے، اور رجسٹرڈ کرانے سے وقف کا وقف ہونا ہر گز متاکز نہیں ہوتا، وقف بدستور وقف ہی رہتا ہے بلکہ اس کی حفاظت میں مزیداضا فہ ہوجا تا ہے جوشرعاً مطلوب ہے۔ واللہ اعلم۔

مفتى ولى حسن لو نكى كافتوى:

الجواب:

دینی اور فدہبی تعلیمی ادارے کی بقاً اوراستحکام میں رجسٹریشن ممد اور معاون ہوتا ہے اور آئندہ پیش آنے والے نزاعات کا فیصلہ بھی اس سے ہوجا تا ہے ، اس لئے جائز ہی معلوم ہوتا ہے ، رجسٹریشن ہوجانے کے بعد کے خطرات وہم کے درجہ میں ہیں اس لئے اعتبار نہیں جب کہ تجربہ اور عادت سے ثابت ہے کہ غیر مسلم حکومت کا دخل ادارے پر نہیں ہوتا اور وہ حسب سابق اپنی آزادی پر برقر ارر ہتا ہے اس لئے رجسٹریشن کی کاروائی جائز اور قابل لحاظ ہے فقط واللہ تعالی اعلم۔

و لی حسن دارالا فتاء جامعة العلوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن کراچی ۲۳ رصفر ۲ ۱۴۰ه



rmy

چە**فىرسى** ھې



جِلد د -



نوٹ:....استفتاء چونکہ مظاہر علوم سہار نپور سے متعلق ہے اس لئے اپنی رائے رور مطلع فرماویں۔

ج.....ان ا کابر کے تفصیلی جوابات کے بعد میرے جواب کی چندال ضرورت نہ تھی ، مگر چونکہ آنجناب کا حکم ہے اس کے قبیل حکم میں چند کلمات پیش خدمت ہیں:

رجسٹریشن کی حقیقت ہے ہے کہ:''کسی ادارے کی طے شدہ حیثیت پر حکومت کے بااختیارادارے کی مہر تصدیق خبت کرانا۔''تاکہ اس کی حیثیت کو تبدیل نہ کیا جاسکے، پس جس ادارے کی جو حیثیت بھی ہووہ رجسٹریشن کے بعد نہ صرف میر کہ بدستور باقی رہتی ہے، بلکہ جو شخص اس کی حیثیت کو تبدیل کرنا چاہا سے خلاف قانونی چارہ جوئی ہو سکتی ہے۔ بلکہ جو شخص اس کی حیثیت کو تبدیل کرنا چاہا سے خلاف قانونی چونکہ فقتہ وفساد کا دور ہے اور بہت سے واقعات ایسے رونما ہو چکے ہیں کہ غلط قسم کے لوگ دینی و نہ ہی اداروں کولا وارث کا مال سمجھ کران پر مسلط ہوجاتے ہیں، جھی اہل ادارہ

کوغلط روی پر مجبور کرتے ہیں، کھی اسی نام سے دوسرا ادارہ قائم کر لیتے ہیں، جس کا نتیجہ عام مسلمانوں کے حق میں انتشار وخلفشار اور اہل دین سے تفر کے سوا کچھ ہیں نکتا، اس لئے اکابر کے دور سے آج تک رجسڑیشن کرانے کا معمول بغیر نکیر اور بغیر کسی اختلاف کے جاری ہے، اور فتنوں سے حفاظت کے لئے رجسڑیشن کرانا بلاشبہ مستحسن بلکہ ایک حد تک ضروری ہے، یہ ''بہی کی ایک صورت ہے جو ہمیشہ اسلامی عدالتوں میں ہوتی رہی ہے، اور جس کے مفصل احکام فتاوی عالمگیری جلدششم میں موجود ہیں، واللہ أعلم وعلمه

أتم وأحكم!

مدرسہ کے چندے کا استعال

س.....محترم چند باتوں کے متعلق ہر روز سوچتا ہوں اور کوئی بھی فیصلہ کرنہیں سکتا، حق کا متعلق ہر روز سوچتا ہوں اور پیٹا ور یو نیورسٹی کا ریسر چ پی ایچ متلاثی ہوں، خود مدرسہ جامعہ بنوریہ سے فاضل ہوں اور پیٹا ور یونیوسٹی کا ریسر چ پی ایچ ڈی سکالر ہوں، گاؤں میں مدرسے کی بنیا در کھی ہے، جس کے لئے میں نے اپنے زیورات دی سکالر ہوں، گاؤں میں مدرسے کی بنیا در کھی ہے، جس کے لئے میں اور مدرسہ زیر تعمیر ہے، چند شکوک وشبہات ہیں، عاجز انہ التماس ہے کہ مندر جہ



**TT**2

چه فهرست «بې





ذی<u>ل</u> مسائل کے بارے میں، میں کیا کروں؟

س.....ا: مدرسہ کے لئے جوفنڈ ہے یا جولوگ چندہ دیتے ہیں،ان میں سے میں مدرسہ کے

کئے رسید بک، یالیٹر پیڈوغیرہ بناسکتا ہوں؟ س.....: مدرسہ کے ساتھ تعاون کرنے والے حضرات کے لئے میں مدرسے کی اس رقم

س.....:۲: مدرسہ کے ساتھ تعاون کرنے والے مفرات کے لئے میں مدرسے کی اس رم سے کچھا کرام مثلاً جائے یا کھا ناوغیرہ کھلاسکتا ہوں؟

س.......: مدرسہ کے لئے اپنا علیحدہ راستہ ہے، جوایک ندی سے گزرتا ہے، کیااس ندی پر

یل مدرسه کی رقم سے تغییر کرسکتا ہوں ، جب کہ وہ راستہ صرف مدرسہ کا ہے؟ میں مدرسہ فی امالہ مجمع میں میں میں میں مالی ہے۔ اس کا

س.....، فی الحال مجھے بیثاور یو نیورٹی میں سروس مل سکتی ہے، کیکن میر اارادہ ہے کہ میں سروس نہیں کروں گا، صرف مدرسہ میں پڑھاؤں گا، میں، میرے بھائی اور والدصاحب (علمی خاندان ہے) ہم انتظام رہتے ہیں، اوروہ میرے ساتھ تعاون کرتے ہیں، میرے اور میری بیوی کے اخراجات پورے کرتے ہیں، اگر بالفرض مجھے ضرورت پڑے تو میں مدرسہ

كُونَدْ عَيابِ لِنَ تَخُواه مُقرر كرسكتا مون؟ الركرسكتا مُون تو كِتنا لَينا جائز موكا؟

محترم! فکرآ خرت کی وجہ سے ہروفت سوچتا ہوں کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ دین کے نام پر کام شروع کروں اوروہ میرے لئے ہلاکت کا سامان بن جائے ،اس لئے آپ سے رابطہ رکھوں گاتا کہ صحیح طریقے پرچل سکوں۔

ح.....ا: بناسکتے ہیں، مگراس لیٹر پیڈکواپنی ذاتی ضروریات کے لئے استعال نہیں کر سکتے، صرف مدرسہ کے کاموں کے لئے استعال ہونا چاہئے، اور اگر ذاتی ضروریات کے لئے آپ کواس کی ضرورت ہوتو اپناالگ لیٹر پیڈ بنا کیں، اور بیجی ضروری ہے کہ مدرسہ کی وہ رقم زکوۃ فنڈ کی نہو۔

ح ..... المدرسة كے عام چندہ سے نہيں كرسكتے ،البتہ خاص اسى مقصد كے لئے چندہ جمع كيا گيا ہواس سے كرسكتے ہيں۔

ج....۳: کرسکتے ہیں۔

ج ..... ؟: تنخواہ مقرر کر سکتے ہیں ، اور اس کے لئے چند دیندار اور ذی فہم لوگوں کو مقرر کر دیا جائے ، جن سے آپ مشور ہ کر سکیس۔



TTA

چە**فىرست** ھۇج





#### كفاراورمنافقين يسخى كامصداق

س.... "يَنَايُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغُلُظُ عَلَيْهِمُ" آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے اس آیت شریفه کی شق اول پر کماحقه مل فرمایا مگرشق ثانی یعنی منافقین کے ساتھ اس کے برعکس زمی اور شفقت فرمائی، بظاہریہ بات آیت کے خلاف معلوم ہوتی ہے۔ ج.... کفار کے مقابلہ پر غلظت سیف و سنان کے ساتھ کی اور منافقین کے ساتھ باللسان سی کہ ایک تھی، جہاں زمی کی ضرورت ہوتی نرمی فرماتے ورنہ تحتی، چنانچے روح المعانی میں ہے کہ ایک جمعہ کے موقع پر آیا نے نام لے لے کرمنافقوں کو مسجد سے نکلوا دیا۔

"قم یا فلان فانک منافق.قم یا فلان فانک منافق" رئیس المنافقین سے نرمی فرمانا اس کے صاحبز ادے کی دلجوئی اور دیگر منافقین کو اخلاق کی تلوار سے کا ٹینے کے لئے تھا۔

### '' قریب تھا کہانبیاء ہوجاتے'' کامفہوم

س سسحدیث شریف میں ہے کہ ایک وفد کے لوگ آپ کے پاس آئے، ان کے اوصاف سن کر حضور علیہ السلام نے فر مایا: ''عجب نہیں انبیاء ہوجا ئیں ۔' اپنے صاحبز اد ہے حضرت ابرا ہیم کے ساتھ بھی غالبًا ایسا ہی فر مایا تھا کہ زندہ رہتے تو نبی ہوتے ، سوال یہ ہے کہ جب آپ کے بعد کوئی نبی نہیں تو '' انبیاء ہوجا ئیں ' یا' نبی ہوجاتے ' سے کیا مراد ہے؟ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں کہ انبیاء ہوجا ئیں ' یہ ترجمہ غلط ہے، حدیث شریف کے الفاظ یہ ہیں: 'حکماء علماء کا دوا من فقہ ہم ان یکو نوا انبیاء " صاحب علم ،صاحب حکمت لوگ ہیں قریب تھا کہ اپنے فقہ کی وجہ سے انبیاء ہوجاتے ۔عربی لغت میں بیالفاظ کسی کی مدح میں انتہائی مبالغ کے لئے استعال ہوتے ہیں حقیقت کے خلاف استدلال کرنا صحیح نہیں ، کیونکہ ان کا زندہ رہانا ناممکن تھا تو نبی ہونا بھی ناممکن ہوا۔ اگر نبوت مقدر ہوتی تو ان کو بھی زندہ رکھا جا تا مگر چونکہ ان کی نبوت ناممکن تھی اس لئے ان کی زندگی میں مقدر نہ ہوا۔ صاحبز ادہ گرامی کے بارے میں فرمایا تھا: ''اگر ابرا ہیم زندہ ہوتے تو صدیق نبی ہوتے۔' بیر وایت بھی









بہت کمزور ہے، پھر یہاں تعلق بالمحال ہے، یہ بحث میرے رسالے''ترجمہ خاتم النہین'' میں صفحہ: ۲۷۸،۲۷۷ یہ آئی ہے،اس کو یہاں نقل کرتا ہوں:

"اساعیل بن ابی خالد کہتے ہیں کہ میں نے ابن ابی اوئی رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ آپ نے آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے صاحبز ادہ گرامی حضرت ابراہیم کی زیارت کی ہے؟ فرمایا:
"مات صغیرًا، ولو قضی ان یکون بعد محمد صلی اللہ علیه وسلم نبی عاش ابنه، ولکن لا نبی بعده." یعنی وه صغرتیٰ ہی میں خدا کو پیارے ہوگئے تھے، اورا گر تقدیر خداوندی کا فیصلہ یہ ہوتا کہ محمصلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی ہوتو آپ کے صاحبز ادہ گرامی حیات رہتے، مگر آپ کے بعد نبی ہی نہیں (اس لئے گرامی حیات رہتے، مگر آپ کے بعد نبی ہی نہیں (اس لئے صاحبز ادے بھر زدہ نہ ہی نہیں (اس لئے صاحبز ادے بھی زندہ خدر ہے)۔

(صحیح بخاری باب من سمی باسماء الانبیاء ن۲۰ ص:۹۱۴)
اور یبی حضرت مُلّا علی قاریؓ نے سمجھا ہے، چنانچہ وہ
موضوعات کبیر میں ابن ماجہ کی حدیث: "لو عاش ابراهیم ....
الخ" کے ذیل میں لکھتے ہیں:

"الا ان في سنده ابوشيبة ابراهيم بن عثمان الواسطى، وهو ضعيف لكن له طرق ثلثة يقوى بعضها بعضا، ويشير اليه قوله تعالىٰ: "ما كان محمد ابا احد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين." فانه يؤمى بانه لم يعش له ولد يصل الى مبلغ الرجال، فان ولده من صلبه يقتضى ان يكون لبَّ قلبه، كما يقال: "الولد سر لابيه." ولو عاش وبلغ اربعين، وصار نبيًّا لزم ان لا يكون نبيًّا خاتم النبيين." (موضوعات كير حق "اؤ" ص: ١٩ مطوع كتبائى قديم)









ترجمہ:..... "اس حدیث کی سند کا ایک راوی ابوشیبہ ابراہیم بن عثان الواسطی ضعیف ہے، تاہم اس کے تین طرق ہیں، جو ایک دُوسرے کے مؤید ہیں، اورار شادخداوندی: "....و حسات ما السنہیّن" النے بھی اس جانب مثیرہے، چنانچے بیآیت اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ آپ کا کوئی صاحبز ادہ زندہ نہیں رہا، جو بالغ مردوں کی عمر کو پنچتا، کیونکہ آپ کا بیٹا، آپ کی صلب مبارک سے تھا، اور بیامراس کو مقضی تھا کہ وہ آپ کا ثمر دُ ادل ( بیخی آپ کے ماس و کمالات کا جامع ) ہوتا، جیسا کہ مثل مشہور ہے: "بیٹا باپ پر موتا ہے۔ "اب اگر وہ زندہ رہتا اور چالیس کے سن کو کہنے کرنبی بن موتا ہے۔ "اب اگر وہ زندہ رہتا اور چالیس کے سن کو کہنے کرنبی بن جو تا تو اس سے لازم آتا ہے کہ آپ شاتم انٹیین نہ ہوں۔ "

مُلاً علی قاری کی تصری بالاسے واضح ہوجا تا ہے کہ:

الف: ...... تب خاتم النبین میں ختم نبوت کے اعلان کی
بنیاد نفی اُبُوٹ پررکھ کراشارہ اس طرف کیا گیا ہے کہ آپ کے بعد
ہمیں کسی کو نبوت عطا کرنا ہوتی تو ہم آپ کے فرزندان گرامی کو زندہ
رکھتے ، اور انہیں یہ منصب عالی عطا فرماتے ، گر چونکہ آپ پرسلسلۂ
نبوت ختم تھا، اس لئے نہ آپ کی اولا دخرینہ زندہ رہی ، نہ آپ کسی
بالغ مرد کے باپ کہلائے۔

ب:..... گھیک یہی مضمون حدیث: ''لو عاش ابراھیم لکان صدیقًا نبیًّا'' کا ہے، لینی آپ کے بعدا گر کسی قسم کی نبوت کی گنجائش ہوتی تو اس کے لئے صاحبزادہ گرامی کو زندہ رکھا جاتا، اور وہی نبی ہوتے، گویا حدیث نے بتایا ابرا ہیمُّ اس لئے نبی نہ ہوئے کہ آپ کے بعد نبوت کا دروازہ ہی بندتھا، یہ نہ ہوتا تو وہ ڈندہ بھی رہتے اور ''صدیق نبی'' بھی بنتے۔''









### سینهٔ نبوی کی آ واز

س....ایک روایت میں ہے کہ بوقت نماز آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے سینهٔ مبارک سے بہ جوش وخروش ہانڈی کے البلنے کی سی آ واز بہت زور شور سے آتی تھی ، اور ایک جگہ میں نے بہ بھی پڑھا کہ بہ آواز ایک میل تک مسموع ہوتی تھی ، یہ حدیث بظاہر درایت کے خلاف معلوم ہوتی ہے کیونکہ حضور تو رات کو گھر میں داخل ہوتے وقت سلام بھی ایسی آ واز میں فرماتے تھے کہ سونے والا جا گے نہیں اور جا گئے والاس لے ، جو آ واز ایک میل تک مسموع ہوتو آس پاس والوں کا کیا حال ہوگا ؟ بچوں کے تو کان بھی بھٹ سکتے ہیں اور نیند کا تو سوال ہی بیدانہیں ہوتا۔

ح .....ایک میل سے مسموع ہونے کی بات تو پہلی دفعہ آپ کی تحریر میں پڑھی ہے، میں نے الیمی کوئی روایت نہیں دیکھی ،سند کے بارے میں کیاعرض کروں؟

منہ پرتعریف کرنا ہرا یک کے لئے ممنوع نہیں

س .....حدیث شریف میں ہے کہ منہ پرتعریف کرنے والے کے منہ میں مٹی ڈالدو، جب کہ حضور علیہ اسلام نے خود اپنی شان میں قصیدے سنے ہیں، ایک قصیدے پر حضور علیہ السلام نے کعب بن زہیر کوخوش ہوکراپنی چا در مبارک عطافر مائی جو بعد میں حضرت معاویہؓ نے ان سے بیس ہزار درہم میں خریدلی۔

ے ..... ہر شخص کے احوال مختلف ہیں، منہ پرمٹی ڈالنے سے مرادیہ ہے کہ اپنانفس نہ گڑ جائے ، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں اس کا دور دور تک بھی احتمال نہیں، پھر ایک شخص جس کے قل کا حکم فر مادیا وہ اظہار امان وعقیدت کے قصیدہ پڑھتا ہے، بجاطور پروہ انعام کا مستحق ہے۔

كيا توبه في قلّ عدمعاف موسكتا ب

س...... "مَنْ قَتَلَ مُـوْمِنًا مُّتَعَمِّدًا.....الخ "اس آيت مين قُلَّ عمد كى سزا ہميشة جہنم ميں رہنا ظاہر كرتا ہے، اور سور و فرقان ميں "وَ الَّـذِيْـنَ لَا يَقُتُلُونَ النَّفُسَ .... إِلَّا مَنُ تَابَ " يہاں



چەفىرىت «خ





عِلد د عِلد د



توبه کے معافی کاوعدہ ہے، کیا پہلی آیت اس آیت سے منسوخ ہے؟

ح ..... پہلی آیت اہل ایمان کے بارے میں ہے اور بدرکوع یہاں سے شروع ہوتا ہے: "وَمَا کَانَ لِـمُوْمِنِ اَنُ يَقُتُلَ .... "اورسور اُفرقان کی آیت: "وَمَنُ تَابَ .... " کفار کے بارے میں ہے، یعنی جن لوگوں نے کفر کی حالت میں ان جرائم کا ارتکاب کیا پھر کفر وشرک سے تائب ہوگئے، ان کے کفر کی حالت کے جرائم پرموّا خذہ نہیں ہوگا۔

بعض عوارض کی وجہ سے مفضول عبادت افضل سے بڑھ جاتی ہے

س....ایک کتاب میں ایک قول میری نظر سے گزرا، کتاب اور مصنف کانام یا دنہیں، منہوم بیتھا کہ اشراق کی نماز کے لئے طلوع آفتاب تک بیٹھنے سے ہوا خوری اور صبح کی سیرزیادہ بہتر ہے۔ یہ بات اس نالائق پر بہت گراں گزری ہے، علامہ عبدالوہاب شعرانی نے طبقات الکبری میں لکھا ہے کہ شخ عبدالغفار توسی آپ بیٹے کے ساتھ کھانا کھار ہے تھے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت شریفہ کی اتباع میں کدو کی قاشیں انگی سے تلاش کر کر کے کھانے کے لئے نکال رہے تھے، انہوں نے بیٹے سے کہا کہ بیٹا یہ کدو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت پیند تفااور اس طرح آپ قاشیں تلاش کر کر کے کھاتے تھے۔ بیٹے نے کہا آبا! مجھے تو کدو بہت گندا لگتا ہے۔ یہ بات س کر آپ کو اتن غیرت آئی کہ اسی وقت تلوار سے بیٹے کا سرتن سے جدا کر دیا۔ حالانکہ یہ کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی، حضور علیہ السلام کی عادت مبار کہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی، حضور علیہ السلام کی عادت مبار کہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی، حضور علیہ السلام کی عادت مبار کہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی، حضور علیہ السلام کی عادت مبار کہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف ورزی نہیں تھی، حضور علیہ السلام کی عادت مبار کہ اختیار کرنا محبت کی بات ہے کوئی شرعی خلاف

ایک طریقہ نفل عبادت کا جوحضور علیہ السلام سے متفقہ متقول ہے اس کے مقابلے میں اپنی ایک تجویز پیش کرنا اور اس کو افضل بتانا اس کی برائی صاحبان علم پرخفی نہیں۔ یقیناً یہ ملفوظ بہت سے علاء اور مشائخ نے بھی کہیں پڑھا ہوگا اور کھنے والا بھی عالم فاضل ہوگا، کیا اچھا ہوتا اگر حاشیہ میں اس کی تاویل بھی کھودیتا تا کہ جھے جیسے کم فہم لوگ کسی غلط فہمی کا شکار نہ ہوتے۔ اور تاویل کے بارے میں کیا عرض کروں ایک واقعہ من کیجئے! حضرت عمر فاروق سلمی کے بیتے حضرت عمر فاروق سلمی کے بیتے حضرت بلال سے روایت ہے کہ میرے والد عبد اللہ ابن عمر نے بیتے حدیث سنائی



rrm

المرست الم





کہ''رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم ہے کہ عورتوں کو مسجد میں جانے کے حق سے محروم مت کرو۔'' میرے منہ سے بے اختیار بیا نظافکل گیا کہ'' میں تو اپنی بیوی کو مسجد میں نہ جانے دوں گا۔'' اس پر والد نے مجھے بڑی غضبناک نظروں سے دیکھا اور کرخت آ واز میں کہا: ''جھھ پر خدا کی لعنت میں مجھے رسول اللہ کا حکم سناتا ہوں اور تو اس کے مقابلے میں بیہ کہتا ہے۔ (جامع البیان العلم وفضلہ علامہ ابن عبد البراندلسی) حالا نکہ اس کی بڑی معقول تاویل ہوسکتی تھی اور ابھی اس تا وہی غیرت ہوسکتی تھی اور اب بھی اس تاویل کی بنا پر غورتیں مسجد میں نہیں جاتیں۔ لیکن بات وہی غیرت اوب اور محبت وعقیدت کی ہے اور فقیر درویش تو سرا پانیاز وادب ہوتے ہیں جناب کا اس بارے میں کیا تاثر ہے؟

برسین یا بر بہ جہ کہ جہ سے جا واقعات نقل کئے ہیں وہ غیر متعلق ہیں، اس قول کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک عبادت جو کہ منصوص ہے اور اس کی بڑی فضیات ہے لیکن بعض عوارض کی وجہ سے دوسری چیز اس سے بڑھ جاتی ہے، اس میں نہ تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی ارشاد سے معارضہ ہے کہ اس پر آنجناب کے ذکر کر دہ واقعات کولا گو کیا جائے اور نہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی قول کارد کرنا ہے اور یہ اصول ہے کہ بعض اوقات مفضول عبادت عوارض کی وجہ سے افضل سے بڑھ جاتی ہے اور شریعت میں اس کی بے شار نظائر موجود ہیں۔ رزق کے اسباب عادید اختیار کرنا ضروری ہے

س.... "وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْاَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ دِرْقُهَا" جبسب كارز ق الله تعالى ك ذمه بت جرسب كارز ق الله تعالى الله و رَفْهَا " جبسب كارز ق الله تعالى ك دمه بت جرسال سير و الوك بحوك سے كول مرجاتے بيں؟ اور يه اموات سارى غريب ملكوں ہى بيں كيوں ہوتى بيں؟ مثلاً التقوييا، سوڈان اور دوسرے افريقه كغريب مما لك برطانيه، امريكه اور فرانس يا يورپ ك دوسرے مالدار ملكوں بيں لوگ بحوك سے كيوں نہيں مرتے؟ قطآ سانى بلا ہے مراس بيں بھى غرباء كى جانيں جاتى بيں، مالدار لوگ كسى نه كسى صورت سے اپنا بچاؤ كر ليتے ہيں۔ ان مشاہدات سے معلوم ہوا كه يه آيت اسباب معيشت سے مشروط ہے كه جس نے اپنا حصول زرق كے مروجه زمانه اسباب اختيار كئالله اس كورز ق ضرور بجھے گا۔











ح ..... تپ کی رائے تھے ہے، رزق کے اسبابِ عادیہ کا اختیار کرنا بہر حال ضروری ہے اِلَّا یہ کہ اعلیٰ درجہ کا تو کل نصیب ہو۔ پرندے اور چرندے اسباب رزق اختیار کرتے ہیں، تا ہم ان کواختیار اسباب کے ساتھ فطری تو کل بھی نصیب ہے۔

### شریعت نے اسباب کومہمل نہیں چھوڑ ا

س..... "وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ" اس سوال کے جواب میں آپ نے فرمایا: "آپ کی رائے سے جے ہے۔ "کیا سلف نے بھی اس رائے کے بارے میں کچھ کہا ہے کیونکہ میں نے پڑھا ہے کہ جس نے قرآن پاک کے بارے میں اپنی رائے سے پچھ کہا اس نے .....اس لئے جب کسی بزرگ سے اس رائے کی تقد لی ہوجائے گی تو پھر یدا پنی رائے نہ رہے گی اور اس وعید کے دائرے سے باہر ہوجائیں گے۔

ج .... حیح بایں معنی ہے کہ شریعت نے اسباب کو مہمل نہیں چھوڑا ہے، اگر چہ اسباب، اسباب بیں ارباب نہیں، رزق تو سب کا اللہ نے اپنے ذمہ رکھا ہے کین ہماری نظر چونکہ اسباب سے بالا ترنہیں جاتی اس کئے ہمیں رزق بذریعہ اسباب طلب کرنے کا حکم فر مایا ہے، اور رزق کو بظاہر مشروط بہ اسباب رکھا ہے، ورنہ اس کی مشیت کے بغیر نہ اسباب، اسباب ہے اور رنہ روزی کا حصول اسباب کا مرہونِ منت ہے۔

# نمر ود کے مبہوت ہونے کی وجہ

س..... "فَإِنَّ اللهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشُرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغُوبِ" تفسير عثانى ميں المَشُرقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغُوبِ" تفسير عثانى ميں لکھا ہے کہ یہ بات من کرنمرود کچھ جواب نہ دے سکا حالانکہ جیسے پہلے جواب دے چکا تھا ویسا جواب دینے کی یہاں بھی گنجائش تھی، پوچھنا یہ ہے کہ وہ گنجائش کیا تھی؟ پہلے سوال کے جواب میں تواس نے ایک ہے گناہ کوئل کردیا اور ایک مجرم کوآزاد کردیا، دوسرے سوال میں کیا کہ سکتا تھا؟

ج .....ایک گنوار کالطیفہ ہے کہ اس نے کسی پڑھے لکھے آدمی سے بوچھا:''بابوجی زمین کا پچ (مرکز) کہاں ہے؟''جواب نفی میں ملا، گنوار کہنے لگاتم نے خواہ مخواہ اتنا پڑھ لکھ کرسب



rra







<mark>ڈبودیا، اتنی بات تو مجھ گنوار کوبھی معلوم ہے، بابوجی نے یو چھا: ''وہ کیسے؟''اس نے ہاتھ کی</mark> لاکھی ہے ایک گول دائرہ بنایا اور اس کے درمیان لاکھی گاڑ کر کہنے لگا:'' یہ ہے زمین کا درمیان،اگریقین نہآئے تو ناب کرد کھ لو۔ 'اس کومعلوم تھا کہ نہ کوئی پیائش کر سکے اور نہاس کے دعو ہے کوتوڑ سکے گا۔

نمرود بھی اگراس گنوار کے مسلک بیمل کرتا تو کہدسکتا تھا کہ آ فتاب کومشرق سے تومیں نکالتا ہوں، تیراربّاباس کومغرب سے نکال کر دکھائے لیکن اس کو بیدوویٰ ہا نکنے کی جرائے نہیں ہوئی کیونکہ اسے یقین ہوگیا کہ جو مالک مشرق سے نکالتا ہے وہ مغرب سے بھی نکال سکتا ہے،اگر میں نے بیدعویٰ کر دیا تواہیا نہ ہو کہ ابرا ہیم علیہ السلام کا ربّ مغرب سے نکال کردکھادے، "فبھت الذی کفر"۔

الله تعالى كى محبت ميں رونا

س..... حدیث شریف میں اللہ کے خوف سے رونے پر بڑی فضیلت بیان کی گئی ہے، دوزخ کی آ گ اس برحرام ہےوغیرہ۔جب کہاللّٰہ کی محبت،اشتیاق،طلب اوراس کے ہجر میں رونے کی کوئی حدیث یا فضیلت نظر سے نہیں گز ری، اوروں کا حال تو معلوم نہیں، بندہ ا پنی حالت عرض کرتا ہے کہ خوف سے تو پوری زندگی میں بھی رونانہیں آیا،البتہ اس کی یاد، محبت اور ذکر کرتے وقت بے اختیار رونا پہلے تو روز کامعمول تھا (ایک حالت گریہ طاری تھی )اوراب بھی اتنا تونہیں مگر پھر بھی گریہ طاری ہوجا تا ہے،قرآن پاک من کر،کوئی رفت آميز واقعة ن كر، كوئي ججر وفراق اورمحبوب كى باعتنائي كامضمون سن كر، اپني حسرت نايافت كاروزناميه يره هر،كياكوئي حديث اس كمتعلق بهي ہے؟

ح ..... یرتو ظاہر ہے رونا کئی طرح کا ہوتا ہے ،محبت واشتیاق میں رونا اورخوف وخشیت سے رونا۔اور پیجھی ظاہر ہے کہاوّل الذکرمؤخرالذکر سے اعلیٰ وار فع ہے، پس جب مفضول کی فضیلت معلوم ہوگئ تو افضل کی اس سے خود بخو دمعلوم ہوجائے گی، مثلاً: شہداء کے جتنے فضائل احادیث میں ذکر کئے گئے ہیں،صدیقین کے بظاہراتنے نہیں ملتے،مگرسب حانتے ہیں کہ صدیقین شہداً سے افضل ہیں، پس جونضائل شہداً کے ہیں صدیقین کے ان سے اعلیٰ و











ارفع ہیں۔ علاوہ ازیں خثیت الہی سے رونے کی فضیلت اس بنا پر بھی ذکر کی گئی ہے کہ بند ہے کی حالت ضعف ونا کار گی کا تقاضا یہی ہے کہ وہ خشیت الہی سے روئے ،اس لئے کہ حق تعالیٰ کی بارگاہ بے چون و چگون کے لائق پوری زندگی کا ایک عمل بھی نظر نہیں آتا، بندہ اپنی بے چار گی کی بنا پر بالکل صفر اور خالی ہاتھ نظر آتا ہے، خطاؤں، غلطیوں اور گنا ہوں کے انبار درا نبار ہیں، لیکن ان کے مقابلے میں نیکی ایک بھی ایسی نہیں جو اس بارگاہ عالی کے انبار درا نبار ہیں، لیکن ان کے مقابلے میں نیکی ایک بھی ایسی نہیں جو اس بارگاہ عالی کے شایان شان ہو، اور جس کے بارے میں بندہ جرائت کے ساتھ سے کہ سے کہ سے کہ بینی لایا ہوں۔ ایسی حالت میں عشق و محبت کے سارے خیالات دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں اور سوائے خوف و خشیت کے سارے خیالات دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں احاد بیث میں آئی ہے ان میں۔ واللہ اعلم ۔ بیر مز ہے کہ بندے کو'' ایاز قدر خویش بہ شناس'' احاد بیث میں آئی ہے ان میں۔ واللہ اعلم ۔ بیر مز ہے کہ بندے کو'' ایاز قدر خویش بہ شناس'

صنف نازك كاجو براصلي

س....مولانا صاحب! آج کل ہر طرف عریانی، فحاشی اور بے حیائی کے مناظر اور مظاہرے عام ہورہے ہیں، بھی کسی عنوان سے اور بھی کسی عنوان سے صنف نازک کے جوہرِ اصلی، شرم وحیا اور عفت وعصمت کوتار تار کیا جارہا ہے، لیکن اس بے حیائی کے خلاف کوئی آواز نہیں اُٹھا تا۔ آپ سے درخواست ہے کہ اس سلسلے میں اُمت کی راہ نمائی فرمادی، نوازش ہوگی۔

ج....کسی زمانے میں شرم وحیا، صنف نازک کا اصل جو ہر، انسانی سوسائٹی کی بلند قدر، اسلامیت کا پاکیزہ شعار اور مشرقی معاشرے کا قابلِ فخر امتیازی نشان سمجھا جاتا تھا۔ اوّل تو انسان کی فطرت ہی میں عفت، حیا اور ستر کا جذبہ ودیعت فر مایا گیا ہے (بشر طیکہ فطرت سنخ نہ ہوگئ ہو)، پھر مسلمانوں کو اپنے محبوب پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم (بابائن هو و أمهات نا و أرواحنا) کے بیار شادات یاد تھے:

ا:..... چار چیزی تمام رسولوں کی سنت ہیں: حیا،خوشبو کا استعال،مسواک اور نکاح۔



**جَهِ فَهِرِست** ﴿









۲:....ایمان کے ستر سے زائد شعبے ہیں،ان میں سب سے بڑھ کر "لا اِلْ الله اِلَّا الله" کہنا ہے، اور حیا، ایمان کا الله" کہنا ہے، اور حیا، ایمان کا بہت بڑا شعبہ ہے۔ (بخاری وسلم)

سا:.....دیاسرایا خیر ہے۔ ( بخاری وسلم )

اور ایمان کا حصہ ہے، اور ایمان جنت میں (لے جانے والا) ہے، اور بے حیائی، بے مرق تی جہنم سے ہے۔ (مندِ احمر، ترمذی)

۵:..... ہردین کاایک امتیازی خلق ہوتا ہے، اوراسلام کاخلق حیاہے۔

(مؤطاما لك،ابن ماجه، بيهق)

۲:....حیااورایمان باہم جکڑے ہوئے ہیں، جب ایک کواُٹھادیا جائے تو دُوسرا خود بخو داُٹھ جاتا ہے۔(اورایک روایت یہ ہے کہ) جب ایک سلب کرلیا جائے تو دُوسرا بھی اس کے ساتھ ہی رُخصت ہوجاتا ہے۔

انسانی فطرت اور نبوی تعلیم کا پیاٹر تھا کہ مسلمانوں میں حیا، عفت اور پردےکا عقیدہ جزوا کمیان تھا،خلاف حیامعمولی حرکت بھی ندہی اور ساجی جرم اور شکین جرم بھی جاتی تھی، کین مغربی تہذیب کے تسلط سے اب بیحالت ہے کہ شاید ہمیں معلوم بھی نہیں کہ شرم و حیاکس چیز کا نام ہے؟ مردول کی نظر اور عور تول کی حرمت وآبروسے پہرے اُٹھادیے گئے ہیں، سرِ بازار عور تول کو چھیڑنے، اور بھری بسول میں عور تول کے بالوں سے کھیلنے کی خبریں ہم بھی پڑھتے ہیں۔ سرِ شام کراچی، لا ہور، پٹڈی کے بازار عربانی اور فحاشی میں پیرس کو شر ماتے ہیں۔ تعلیمی اداروں سے سینما تک مردوعورت کے آزادانہ اختلاط اور جنسی محرکات کا طوفان بریا ہے۔ مخصوص ملازمتوں کے لئے مردوعورت کے برہنہ معائنے ہوتے ہیں، کیا ہمارے اس گذرے معاشرے کو دیکھر کریے غلط نہی پیریا ہوسکتی ہے کہ بیٹھرصلی اللہ علیہ وسلم کی

اُمت خیرالاُم ہے، جسے تمام عالم کی رُوحانی قیادت سونپی گئ تھی؟ ہمارے ایمانی اقدار کا جو بچا کھچاا ٹا ثدان طوفانی موجوں کی لیسٹ میں آنے سے محفوظ رہ گیا تھا،اس کے بارے میں ہمارے ناخدایانِ قوم کس ذہن سے سوچتے ہیں؟اس کا



چە**فىرسى**دى

ع جلد د



اندازه ذیل کی اخباری اطلاع سے کیجئے:

''خاندانی منصوبہ بندی کے بارے میں شرم وحیا کا پردہ جاک' کردیاجائے''

سنتا گو۲ اراپریل (اپپ، رائٹر) خاندانی منصوبہ بندی کوکامیاب بنانے کے لئے ضروری ہے کہ لوگوں میں منصوبہ بندی سے متعلق شرم وحیا کا بردہ حاک کرنے کے لئے مؤثر اقدامات کئے جانے چاہئیں۔ یہ بات یہاں والدین کی بین الاقوامی کا نفرنس میں کہی گئی، اس موقع پر یا کتان کے خاندانی منصوبہ بندی کے کمشنر مسٹر انور عادل نے کہا کہ ضبطِ تولید کے لئے مانع حمل ادویات کا استعال چوری جھے کیا جاتا ہے، جو غلط ہے، اور اس طریقے کوختم کیا جانا چاہے ۔ انہوں نے مزید کہا کہ ضبط تولید کے موضوع پر واضح طوریر اور معاشرے میں ہر جگہ تھلم کھلا تبادلہُ خیال کیا جانا چاہئے۔مسٹر عادل نے والدین کی آٹھویں بین الاقوامی کانفرنس سے خطاب کرتے ہوئے بتایا ہے کہ پاکستان میں اکثر لوگ اپنے خاندان کی توسیع کی روک تھام کے لئے ضبطِ تولید کے خواہش مند ہیں،کین وہ اس بات سے خوفردہ ہیں کہ اگر انہیں خاندانی منصوبہ بندی کے ہیتال میں دیکھا گیا توان کے لئے شرمندگی کا باعث ہوگا۔انہوں نے کہا کہ عوام کو ضبطِ تولید کے لئے ہر ممکن آسانیاں اور مانع حمل اشیاء فرا نهم کی جائیں '' (روز نامہ'' جنگ' کراچی ۱۸مراپریل ۱۹۲۷ء)

جس اہم مقصد کی کامیابی کے لئے شرم وحیا کا پردہ چاک کرنے اور ایمان و اخلاق کی قربانی دینے کی پُرز وردعوت سے' <sup>د</sup>بین الاقوامی کانفرنس'' کومشرف فرمایاجا تا ہے

اس کے بدترین نتائج پر بھی ایک نظر ڈال کیجئے۔









''مغربی عورت کوایک نئے مسئلے کا سامنا'' ''ہیمبرگ ۱۲ اراپریل (پ پا) مانعِ حمل گولیوں کے استعال ہے عورتوں کی جنسی خواہش میں اضا فیہوتا جارہا ہے، چنانچہ معا شرقی اور سیاسی میدان میں مساوی حقوق حاصل کرنے کے بعد ابعورت جنسي معاملات مين بھي اخلاقي روايات كوپس پشت ڈال كرمردجيها كردارانجام دينے كے لئے بے چين ہے۔ بيمسكة آج کل مغربی جرمنی کے ڈاکٹروں،سائنس دانوں اور ماہرین نفسیات و جنسیات کے درمیان موضوع بحث بنا ہوا ہے۔ جرمن اور امریکن ماہرین کی حالیہ تحقیقات سے واضح ہوتا ہے کہ مانع حمل گولیاں استعال کرنے والی عورتوں میں ایک تہائی سے زائدعورتوں کی جنسی خواہش میں بے حداضافہ ہوگیا ہے حتیٰ کہ بعض عورتوں کواینے بھڑ کتے ہوئے جذبات پر قابویانے کے لئے ڈاکٹروں سے رُجوع کرنایر تاہے۔امریکہ سوسائی آف فیملی پلاننگ کے سائنس دانوں، جرمن ماہرین جنسیات و پیدائش دونوں اس نتیجے سے متفق ہیں۔ ہیمبرگ کے ڈاکٹر ہرٹااسٹول نے کھھاہے کہ یہی وجہ ہے کہ جدید دور کی عورت اینے شوہر کے جذبات بھڑ کانے کے نت نئے طریقے استعال کررہی ہے۔ بیتمام ماہریناس اَمریشفق ہیں کہوہ دن دُور نہیں جب عاشق ہونا اور محبت میں پیش قدمی کرنا صرف مردوں کا حق نہ ہوگا، بلکہ بہت ممکن ہے کہ عورتیں اس میدان میں مردوں سے بهت آ گےنگل جائیں۔"

یا کستان میں عربانی کا ذمه دارکون؟

س ..... کیا خواتین کے لئے ہاکی کھیلنا، کرکٹ کھیلنا، بال کٹوانا اور ننگے سر باہر جانا، کلبوں، سینماؤں یا ہوٹلوں اور دفتروں میں مردوں کے ساتھ کام کرنا، غیرمردوں سے ہاتھ ملانا اور











بے جابانہ باتیں کرنا،خواتین کا مردوں کی مجالس میں نظے سرمیلا دمیں شامل ہونا، نظے سراور نیم برہنہ پوشاک پہن کرغیر مردوں میں نعت خوانی کرنا اسلامی شریعت میں جائز ہے؟ کیا علمائے کرام پرواجب نہیں کہ وہ ان بدعتوں اور غیراسلامی کردارادا کرنے والی خواتین کے خلاف حکومت کوانسداد برمجبور کریں؟

ح.....اس ضمن میں ایک غیور مسلمان خاتون کا خط بھی پڑھ لیجئے، جو ہمارے مخدوم حضرتِ اقدس ڈاکٹر عبدالحی عار فی مدخلۂ کوموصول ہوا، وہ کھتی ہیں:

> ''لوگوں میں بیدخیال پیدا ہوکر پختہ ہوگیا ہے کہ حکومتِ پاکستان پردے کے خلاف ہے۔ بیدخیال اس کوٹ کی وجہ سے ہوا ہے جو حکومت کی طرف سے حج کے موقع پرخوا تین کے لئے پہننا ضروری قرار دے دیا گیا ہے، بیدا یک زبردست غلطی ہے، اگر پہچان کے لئے ضروری تھاتو نیلا برقعہ پہننے کو کہا جاتا۔

> ج کی جو کتاب رہنمائی کے لئے تجاج کودی جاتی ہے اس میں تصویر کے ذریعے مردوعورت کو احرام کی حالت میں دکھایا گیا ہے۔ اوّل تو تصویر ہی غیراسلامی فعل ہے۔ دُوسرے عورت کی تصویر کے نیچ ایک جملہ کھ کرایک طرح سے پردے کی فرضیت سے انکار ہی کردیا۔ وہ تکلیف دہ جملہ ہے کہ: ''اگر پردہ کرنا ہوتو منہ پرکوئی

> آ ڈرکھیں تا کہ منہ پر کپڑا نہ لگے۔''یتو دُرست مسلہ ہے، لیکن''اگر پردہ کرنا ہو'' کیوں لکھا گیا؟ پردہ تو فرض ہے، پھرکسی کی پہند یا ناپیند کا کیا سوال؟ بلکہ پردہ پہلے فرض ہے، جج بعد کو۔ کھلے چہرے، ان کی تصویروں کے ذریعہا خبارات میں نمائش، ٹی وی پرنمائش، یہ سب پردے کے اُ حکام کی کھلی خلاف ورزی نہیں؟ .....اور علمائے کرام تماشائی ہنے بیٹھے ہیں، سب کچھ دیکھ رہے ہیں اور بدی کے خلاف، بدی کو مٹانے کے لئے، اللہ کے اُحکام سنا سنا کر پیروی





ع جلد د



کروانے کا فریضہ ادائہیں کرتے۔خداکے فضل وکرم سے پاکستان اور تمام مسلم ممالک میں علماء کی تعداداتن ہے کہ ملت کی اصلاح کے لئے کوئی دِقت پیش نہیں آسکتی۔ جب کوئی بُرائی پیدا ہواس کو پیدا ہوت ہی کچلنا چاہئے، جب جڑ پکڑ جاتی ہے تو مصیبت بن جاتی ہے۔علماء ہی کا فرض ہے کہ اُمت کو بُرائیوں سے بچائیں، اپنے گھروں کوعلاء رائج الوقت بُرائیوں سے، اپنی ذات کو بُرائیوں سے دُوررکھیں تا کہ ایجا اثر ہو۔۔۔۔۔

تغلیمی ادارے جہاں قوم بنتی ہے، غیراسلامی لباس اور غیرزبان میں ابتدائی تعلیم کی وجہ سے قوم کے لئے سودمند ہونے کے بجائے نقصان کا باعث ہیں ۔معلّم اورمعلّمات کواسلامی عقا ئداور طریقے اختیار کرنے کی سخت ضرورت ہے۔ طالبات کے لئے جا در ضروری قرار دی گئی،لین گلے میں پڑی ہے۔ جا در کا مقصد جب ہی یورا ہوسکتا ہے جب معمر خواتین بایردہ ہوں۔ بچیوں کے نتھے نتھے ذ ہن چا درکو بارتصوّر کرتے ہیں، جب وہ دیکھتی ہیں کہ معلّمہ اوراس کی ا پنی مان گلی بازاروں میں سر برہنہ، نیم عریاں لباس میں ہیں تو جا در کا بوجھ کچھ زیادہ ہی محسوس ہونے لگتا ہے۔ بے پردگی ذہنوں میں جڑ کپڑ چکی ہے،ضرورت ہے کہ بردے کی فرضیت واضح کی جائے،اور بڑے لفظوں میں پوسٹر چھپوا کر تقسیم بھی کئے جائیں، اور مساجد، طبّی ادارے،تعلیمی ادارے، مارکیٹ جہاںخوا تین ایک وقت میں زیادہ تعداد میں شریک ہوتی ہیں،شادی ہال وغیرہ وہاں پردے کے اُحکام اوریردے کی فرضیت بتائی جائے۔ بے پردگی پروہی گناہ ہوگا جوکسی فرض کوترک کرنے پر ہوسکتا ہے۔اس حقیقت سے کسی کوا نکارنہیں ہوسکتا، ہمارے معاشرے میں ننانوے فیصد بُرائیاں بے بردگی کی







وجہ سے وجود میں آئی ہیں، اور جب تک بے پردگی ہے، بُرائیاں بھی ربیں گی۔

راجہ ظفر الحق صاحب مبارک ہستی ہیں، اللہ پاک ان کو خالفتوں کے سیلاب میں ثابت قدم رکھیں، آمین! ٹی وی سے فخش اشتہار ہٹائے تو شور ہر پا ہو گیا۔ ہا کی ٹیم کا دورہ منسوخ ہونے سے ہمارے صحافی اور کالم نولیس رنجیدہ ہوگئے، جوا خبار ہاتھ لگے دیکھئے، جلوہ رقص و نغہ، حسن و جمال، رُوح کی غذا کہہ کرموسیقی کی و کالت! کوئی نام نہا دعالم ٹائی اور سوٹ کو بین الاقوا می لباس ثابت کر کے اپنی شناخت کو بھی مثارہے ہیں۔ نضے نضے بچے ٹائی کا وبال گلے میں شناخت کو بھی مثارہے ہیں، کوئی شعبہ زندگی کا ایسانہیں جہال غیروں کی نقل نہ ہو۔

راجہ صاحب کوایک قابلِ قدر ہستی کی مخالفت کا بھی سامنا ہے، اس معزّز ہستی کواگر پردے کی فرضیت اور افادیت ہمجھائی جائے تو اِن شاء اللہ مخالف، موافقت کا رُخ اختیار کرے گی۔ عورت سرکاری محکموں میں کوئی تعمیری کام اگر اسلام کے اُحکام کی مخالفت کر کے بھی، کررہی ہے تو وہ کام ہمارے مرد بھی انجام دے سکتے ہیں، بلکہ سرکارے سرکاری محکموں میں تقرّرمرد طبقے کے لئے تباہ کن ہے۔ مرد طبقہ بیکاری کی وجہ سے یا تو جرائم کا سہارا لے رہا ہے یا ناجا زطریقے اختیار کر کے غیر ممالک میں شوکریں کھارہا ہے۔ "ناجا زطریقے اختیار کر کے غیر ممالک میں شوکریں کھارہا ہے۔ "

برسمتی سے دورِ جدید میں عورتوں کی عریانی و بے جابی کا جوسیا برپا ہے، وہ تمام اہلِ فکر کے لئے پریشانی کا موجب ہے۔ مغرب اس لعنت کا خمیازہ بھگت رہا ہے، وہاں عائلی نظام تلیث ہو چکا ہے، ''شرم وحیا'' اور''غیرت وحمیت'' کا لفظ اس کی لغت سے خارج ہو چکا ہے، اور حدیثِ یاک میں آخری زمانے میں انسانیت کی جس آخری پستی کی طرف











ان الفاظ میں اشارہ کیا گیا ہے کہ: ''وہ چو پایوں اور گدھوں کی طرح سرِ بازار شہوت رائی کریں گئن اس کے مناظر بھی وہاں سامنے آنے لگے ہیں۔ ابلیسِ مغرب نے صنف نازک کو خاتونِ خانہ کے بجائے شع محفل بنانے کے لئے '' آزاد کی نسواں'' کا خوبصورت نعرہ بلند کیا۔ نا قضات العقل والدِّین کو سمجھایا گیا کہ پر دہ ان کی ترقی میں حارج ہے، انہیں گھر کی چارد بواری سے نکل کر زندگی کے ہر میدان میں مردوں کے شانہ بشانہ کام کرنا چاہئے ،اس کے لئے تنظیمیں بنائی گئیں، تحریکیں چلائی گئیں، مضامین کھے گئے، کتا ہیں کسی کشیں، اور'' پر دہ' جوصنف نازک کی شرم و حیا کا نشان ہے، اس کی عفت و آبر و کا محافظ اور اس کی فطرت کا نقاضا تھا، اس پر'' رجعت پسندی'' کے آوازے کے گئے۔ اس مکروہ ترین ابلیسی پر و بیگنڈ کے کا نتیجہ یہ ہوا کہ خوا کی بیٹیاں ابلیس کے دامِ تزویر میں آگئیں، ان کے چرے سے نقاب نوچ کی گئی، سرسے دو پٹے چھین لیا گیا، آگھوں سے شرم و حیالوٹ کی گئی، اور جبہ جسن لیا گیا، آگھوں سے شرم و حیالوٹ کی گئی، اور اسے بے جاب و عربیاں کر کے تعلیم گاہوں، دفتر وں، اسمبلیوں، کلبوں، سرموں کوں، بازاروں اور کھیل کے میدانوں میں گھیدٹ لیا گیا، اس مظلوم مخلوق کا سب بچھلٹ چکا ہے، کین ابلیس کا جذبہ عربیانی و شہوانی ہنوز تشنہ ہے۔

مغرب، مذہب سے آزاد تھا، اس لئے وہاں عورت کواس کی فطرت سے بغاوت پر آمادہ کرکے مادر پدر آزادی دِلا دینا آسان تھا، لیکن مشرق میں ابلیس کو دُہری مشکل کا سامنا تھا، ایک عورت کواس کی فطرت سے لڑائی لڑنے پر آمادہ کرنا، اور دُوسر نے تعلیماتِ نبوّت، جومسلم معاشرے کے رگ وریشے میں صدیوں سے سرایت کی ہوئی تھیں، عورت اور پورے معاشرے کوان سے بغاوت پر آمادہ کرنا۔

ہماری برقسمتی! مسلم ممالک کی نکیل ایسے لوگوں کے ہاتھ میں تھی جو''ایمان بالمغرب'' میں اہلِ مغرب سے بھی دوقدم آگے تھے، جن کی تعلیم وتربیت اور نشو ونما خالص ''مغربیت' کے ماحول میں ہوئی تھی ، جن کے نزدیک دین و ند ہب کی پابندی ایک لغواور لایعنی چیز تھی ، اور جنھیں نہ خدا سے شرم تھی ، نہ مخلوق سے ۔ بیلوگ مشرقی روایات سے کٹ کر مغرب کی راہ پرگامزن ہوئے، سب سے پہلے انہوں نے اپنی بہو بیٹیوں ، ماؤں بہنوں اور









بیویوں کو پردہ عفت سے نکال کرآ وارہ نظروں کے لئے وقف عام کیا،ان کی دُنیوی وجاہت واقبال مندی کود کھے کرمتوسط طبقے کی نظریں للچا ئیں،اوررفۃ رفۃ تعلیم،ملازمت اور تی کے بہانے وہ تمام ابلیسی مناظر سامنے آنے لئے جن کا تماشا مغرب میں دیکھا جاچا تھا۔عریانی و بہجابی کا ایک سیلاب ہے جو لمحہ بہلحہ بڑھ رہا ہے،جس میں اسلامی تہذیب و تمدن کے محلات دُوب ہے ہیں،انسانی عظمت و شرافت اور نسوانی عفت و حیا کے پہاڑ بدر ہے ہیں، خدا ہی بہتر جانتا ہے کہ بیسیلا ب کہاں جاکر تھے گا؟ اور انسان،انسانیت کی طرف کب پلٹے خدا ہی بہتر جانت خدا کا خفیہ ہاتھ قائدینِ شرکے وجود سے اس زمین کو پاک نہیں کردیتا،اس کے تصنے کا کوئی امکان نہیں:

"رَبِّ لَا تَـذَرُ عَـلَـى الْأَرُضِ مِنَ الْكَفِرِينَ دَيَّارًا. إنَّكَ إِنْ تَـذَرُهُـمُ يُضِـلُّوُا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوْۤ الِّلاَ فَاجِرًا كَفَّارًا." (نوح:٢٦،٢١)

جہاں تک اسلامی تعلیمات کا تعلق ہے! عورت کا وجود فطرتاً سرا پاستر ہے، اور پردہ اس کی فطرت کی آ واز ہے۔

حدیث میں ہے:

"المرأة عورة، فاذا خرجت استشرفها الشيطان." (مشكوة ص:۲۲۹، بروايت ترندى)

ترجمہ:.....''عورت سرا پاستر ہے، پس جب وہ نکلتی ہے تو شیطان اس کی تا ک جھا نک کر تا ہے۔''

، امام ابونعیم اصفهانی ؓ نے 'حلیۃ الاولیاء' میں بیحدیث نقل کی ہے:

"عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما خير للنساء؟ فلم ندر ما نقول، فجاء على رضى الله عنها، فأخبرها بذلك، فقالت: فها قلت له: خير لهن أن لا يوين











عن سعید بن المسیب عن علی رضی الله عنه انه قال لفاطمة: ما خیر للنساء؟ قالت: لا یرین الرجال ولا یرونهین. فذکر ذلک للنبی صلی الله علیه وسلم فقال: انما فاطمة بضعة منی." (طیة الاولیاء ج:۲ ص:۳٬۲۰۳) فقال: انما فاطمة بضعة منی." (طیة الاولیاء ج:۲ ص:۳٬۲۰۳) روایت ہے کہ آنحضرت ملی الله علیه وسلم نے صحابہ کرام رضوان الله علیم سے فرمایا: بتا وَاعورت کے لئے سب سے بہتر کون سی چیز ہے؟ ہمیں اس سوال کا جواب نہ سوجھا، حضرت علی رضی الله عنہ وہاں سے ائھ کر حضرت فاطمہ رضی الله عنہا کے پاس گئے، ان سے اس سوال کا واب نہ وجھا، حضرت فی سب سے بہتر چیز یہ ہے کہ وہ ذکر کیا، حضرت فاطمہ رضی الله عنہا نے فرمایا: آپ لوگوں نے یہ واب کیوں نہ دیا کہ عورتوں کے لئے سب سے بہتر چیز یہ ہے کہ وہ اجنبی مردوں کونہ دیکھیں، اور نہان کوکوئی دیکھے۔ حضرت علی رضی الله

عرض کیا: فاطمہ نے! فرمایا: فاطمہ آخر میرے جگر کائکڑا ہے نا! سعید بن میں ہے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا سے یو چھا کہ:عور توں

عنه نے واپس آ کریہ جواب آنخضرت صلی الله علیہ سلم سے قل کیا۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: بیہ جواب تمہیں کس نے بتایا؟

یں است سے بہتر کون سی چیز ہے؟ فرمانے لگیں: '' یہ کہ وہ مردوں کو نہ دیکھیں، اور نہ مردان کو دیکھیں۔'' حضرت علی رضی اللہ

عنه نے یہ جواب آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم سے قل کیا تو فر مایا: واقعی

فاطمه ميرے جگر كالكڑاہے!"









حضرت علی رضی اللہ عنہ کی یہ روایت امام پیٹمیؓ نے '' مجمع الزوائد'' (ج:۹ ص:۳-۳) میں بھی مندِ بزار کے حوالے سے قتل کی ہے۔

موجودہ دور کی عریانی، اسلام کی نظر میں جاہلیت کا تبری ہے، جس سے قرآنِ کریم نے منع فرمایا ہے، اور چونکہ عریانی قلب ونظر کی گندگی کا سبب بنتی ہے، اس لئے ان تمام عورتوں کے لئے باعث عبرت ہے جو بے جابانہ نگلتی ہیں، اوران مردوں کے لئے بھی جن کی نا پاک نظریں ان کا تعاقب کرتی ہیں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

"لعن الله الناظر والمنظور اليه."

ترجمه:.....''الله تعالی کی لعنت دیکھنے والے پر بھی، اور

جس کی طرف دیکھاجائے اس پر بھی۔''

عورتوں کا بغیر سی خصرورت کے گھر سے نکانا، شرف نسوانیت کے منافی ہے، اوراگر انہیں گھرسے باہر قدم رکھنے کی ضرورت پیش ہی آئے تو تھم ہے کہ ان کا پورابدن مستور ہو۔

فلمی دُنیاہےمعاشرتی بگاڑ

س....محتر ممولا ناصاحب!السلام عليم ورحمة الله و بركانة -

برائے نوازش مندرجہ سوالات برا پنافتوی صادر فرما ئیں:

پاکستان میں سینماؤں اورٹیلیویژن پر جوفلمیں دکھائی جاتی ہیں، ان میں جوا یکٹر،
ایکٹرس، رقاصا کیں، گویے اور موسیقی کے ساز بجانے والے کام کرتے ہیں۔ یہا یکٹر،
ایکٹرس اور رقاصا کیں کسی زمانے کے بخروں اور میرا شوں سے بھی زیادہ بے حیائی اور بے شرمی کے کردار پیش کرنے میں سبقت لے گئے ہیں۔ ایک دوسرے سے بغل گیر ہوتے ہیں، بوس و کنار کرتے ہیں، نیم بر ہمنہ پوشاک پہن کر اداکاری کرتے ہیں، اور فلموں میں فرضی شادیاں بھی کرتے ہیں، بھی وہی ایکٹرس ان کی ماں کا، بھی بہن کا، اور بھی ہوی کا کردار اداکرتی ہے، یہلوگ اس معاش سے دولت کماکر جج کرنے بھی جاتے ہیں، اور بعض کردار اداکرتی ہے، یہلوگ اس معاش سے دولت کماکر جج کرنے بھی جاتے ہیں، اور بعض ان میں میلا داور قرآن خوانی بھی کراتے ہیں، ظاہر ہے کہ مولوی صاحبان کو بھی موکرتے



**r**02

چې فېرست «ې







ہوں گے، ان لوگوں کے ذمہ حکومت کی طرف سے انکم ٹیکس کے لاکھوں ہزاروں روپے واجب الا دابھی ہیں، پیلوگ جج سے آنے کے بعد بھی وہی کر دار پھراپناتے ہیں۔
س....: پیدا یکٹر، ایکٹرس، رقاصائیں، گویے اور طبلے سارنگیاں بجانے والے وغیرہ جو اس معاش سے دولت کماتے ہیں، کیا ایس کمائی سے حج اور زکو قاکا فریضہ ادا ہوتا ہے؟ کیا میلا داور قر آن خوانی کی محفل میں ان معاش کے لوگوں کے ساتھ شامل ہونا، کھانا پینا وغیرہ شریعت اسلامی کی روسے جائز ہے؟

س .....: کیونکہ ان لوگوں کے کر دار بے شرمی، بے حیائی کے بر ملامنا ظرفلموں اور ٹیلیویژن پر عام طور پر پیش ہوتے ہیں، کیا شریعت اسلامی کی روسے ان کے جنازے پڑھانے اور ان میں شمولیت جائز ہے؟

س.....: کیا علائے کرام پریہ فرض عائد نہیں ہوتا کہ وہ حکومت کو مجود کریں کہ ایک فلمیں سینماؤں اور ٹیلیویژن پر ایسے لچر اور بے حیائی کے کر دار دکھانے بند کئے جائیں؟ اور کیا خواتین کا فلموں میں کام کرنا جائزہے؟

خيرا نديش خاكسار

محمر بوسف-انگلینڈ

ج....فلمی دُنیا کے جن کارناموں کا خط میں ذکر کیا گیا ہے،ان کا ناجائز وحرام اور بہت سے کبیرہ گناہوں کا مجموعہ ہوناکسی تشریح ووضاحت کا محتاج نہیں۔ جس شخص کواللہ تعالیٰ نے سیح فہم اور انسانی حس عطافر مائی ہو، وہ جانتا ہے کہ ان چیزوں کا رواج انسانیت کے زوال و انحطاط کی علامت ہے، بلکہ اخلاقی پستی اور گراوٹ کا بیآ خری نقطہ ہے، جس کے بعد خالص "خیوانیت" کا درجہ باقی رہ جاتا ہے:

آ جھھ کو بتاؤں میں تقدیر اُمم کیا ہے؟ شمشیر و سناں اوّل، طاؤس و رباب آخر (علامه آقبالؓ)

جب اس پرغور کیا جائے کہ بیہ چیزیں مسلمان معاشرے میں کیسے دَر آئیں؟ اور



TOA

چې فېرست «ې





ان کا رواج کیسے ہوا؟ تو عقل چکرا جاتی ہے۔ ایک طرف آنخضرت صلی الله علیه وسلم، خلفائے راشدین مجابہ کرام اور قرونِ اُولی کے مسلمانوں کی پاک اور مقدس زند گیاں ہیں اوروہ رشکِ ملائکہ معاشرہ ہے جواسلام نے تشکیل دیا تھا۔ دُ وسری طرف سینماؤں، ریڈیواور شلیویژن وغیرہ کی بدولت ہمارا آج کامسلمان معاشرہ ہے۔ دونوں کے تقابلی مطالعے سے الیامحسوں ہوتا ہے کہ ہمارے آج کے معاشرے کو اسلامی معاشرے سے کوئی نسبت ہی نہیں۔ہم نے اپنے معاشرے ہے آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی ایک ایک اُدااورایک ایک سنت کو کھرچ کھرچ کرصاف کردیا ہے،اوراس کی جگہ شیطان کی تعلیم کردہ لا دینی حرکات کو ایک ایک کر کے رائج کرلیا ہے، (الحمدللہ! اب بھی اللہ تعالیٰ کے بہت سے بندے ہیں جو آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کے نقش قدم پر بڑی پامردی ومضبوطی کے ساتھ قائم ہیں،مگر یہاں گفتگوا فراد کی نہیں، بلکہ عمومی معاشرے کی ہورہی ہے )۔ شیطان نے مسلم معاشرے کا حلیہ بگاڑنے کے لئے نہ جانے کیا کیا کرتب ایجاد کئے ہوں گے،لیکن شایدراگ رنگ، بیہ ریڈیائی نغمے، یٹیلیویژن اور دی سی آر، شیطانی آلات میں سرفہرست ہیں، جن کے ذریعے اُمتِ مسلمہ کو گمراہ اور ملعون قوموں کے نقشِ قدم پر چلنے کی تربیت دی جاتی ہے۔ ہمارا ''مہذب معاشرہ''ان فلموں کو'' تفریح'' کا نام دیتا ہے، کاش! وہ جانتا کہ پیر' تفریح'' کن ہولنا ک نتائج کوجنم دیتی ہے ...؟ مسلمان اس' تفریح'' میں مشغول ہو کرخوداین اسلامیت کا کس قدر مذاق اُڑا رہے ہیں اورا پے محبوب پیغیبرصلی اللّٰدعلیہ وسلم کی نسبت کو کیسے کھلو نا ہنا

اس فلمی صنعت سے جولوگ وابسۃ ہیں، وہ سب یکسال نہیں، ان میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کاضمیراس کا م پر انہیں ملامت کرتا ہے، وہ اپنے آپ کوقصور وارسجھتے ہیں اور انہیں احساس ہے کہ وہ اللہ تعالی اور اس کے مجبوب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی میں مبتلا ہیں، اس لئے وہ اس گنہ گارزندگی پر نادم ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جن کے دِل میں ایمان کی متنا ہیں وہ اس گنہ کا رفتہ ہیں ہی ہے، گواپنے ضعف ایمان کی بنا پر وہ اس گناہ کو چھوڑ نہیں میں اور انسانیت کی حس ابھی باقی ہے، گواپنے ضعف ایمان کی بنا پر وہ اس گناہ کو چھوڑ نہیں ہی ہے۔ اور اس آلودہ زندگی سے کنارہ کشی اختیار کرنے کی ہمت نہیں کرتے ، تا ہم غنیمت ہے



جي فرست «ج







کہ وہ اپنی حالت کو انجھی نہیں سجھتے ، بلکہ اپنے قصور کا اعتر اف کرتے ہیں۔ اور کچھ لوگ ایسے ہیں جن کا ضمیران کھلے گنا ہوں کو' گنا ہ' تسلیم کرنے سے بھی انکار کرتا ہے ، وہ اسے لائق فخر آرٹ اور فن سجھ کر اس پر ناز کرتے ہیں ، اور برغم خود اسے انسانیت کی خدمت تصوّر کرتے ہیں ، ان لوگوں کی حالت پہلے فریق سے زیادہ لائق رحم ہے ، کیونکہ گنا ہ کو ہنر اور کمال سجھ لینا بہت ہی خطر ناک حالت ہے۔ اس کی مثال ایسے سجھتے کہ ایک مریض تو وہ ہے جسے یہ احساس ہے کہ وہ مریض ہے ، وہ اگر چہ بدیر ہیز ہے اور اس کی بدیر ہیزی اس کے مرض کو لاعلاج بناسکتی ہے ، تاہم جب تک اس کو مرض کا احساس ہے ، تو قع کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے علاج کی طرف توجہ کرے گا۔ اس کے برعکس دُوسرا مریض وہ ہے جو کسی ذہنی و دما غی مرض علاج کی طرف توجہ کر کا گا۔ اس کے برعکس دُوسرا مریض وہ ہے جو کسی ذہنی و دما غی مرض میں مبتلا ہے ، وہ اپنے جنون کو عین صحت سجھ رہا ہے ، اور جولوگ نہایت شفقت و محبت سے میں مبتلا ہے ، وہ اپنے کی طرف توجہ دِلاتے ہیں وہ ان کو'ڈیا گل'' تصوّر کرتا ہے۔ بیشخص جواپی اسے علاج کی طرف توجہ دِلاتے ہیں وہ ان کو'ڈیا گل'' تصوّر کرتا ہے۔ بیشخص جواپی بیاری کو عین صحت تصوّر کرتا ہے اور اپنے سواد نیا بھر کے عقلا ء کو احتی اور دیا نہ بھتا ہے ، اس خوش نہی کے مرض سے بھی شفایا بنہیں ہوگا۔

کے بارے میں خطرہ ہے کہ بیاس خوش نہی کے مرض سے بھی شفایا بنہیں ہوگا۔

جولوگ فلمی صنعت سے وابستہ ہیں، ان کے زرق برق لباس، ان کی عیش و عشرت، اور ان کے بلندترین معیارِ زندگی میں حقیقت ناشناس لوگوں کے لئے بڑی کشش ہے۔ ہمار نے جوان ان کی طرف حسرت کی نگا ہوں سے دیکھتے ہیں اور ان جیسا بن جانے کی تمنا ئیں رکھتے ہیں۔ لباس کی تراش خراش میں ان کی تقلید و نقالی کرتے ہیں۔ لیکن کاش! کوئی ان کے نہاں خانۂ دِل میں جھا نک کر دیکھتا کہ وہ کس قدر و بران اور اُجڑ اہوا ہے، انہیں سب کچھ میسر ہے مگر سکون قلب کی دولت میسر نہیں، یہ لوگ دِل کا سکون و اظمینان و تھونڈ ھنے کے لئے ہزاروں جتن کرتے ہیں، لیکن جس نجی سے دِل کے تالے کھلتے ہیں وہ ان کے ہاتھ سے گم ہے، ایک ظاہر بین ان کے نعرہ: ' بابر بہ عیش کوش! کہ عالم دوبارہ ان کے ہاتھ سے گم ہے، ایک ظاہر بین ان کے نعرہ: ' بابر بہ عیش کوش! کہ عالم دوبارہ

نیست'' کولائقِ رشک سمجھتا ہے، مگرایک حقیقت شناس ان کے دِل کی ویرانی و بےاطمینانی کود کیچرکر وُ عاکر تا ہے کہ اللہ تعالی بیسز اکسی وُشمن کوبھی نہدے۔جس جرم کی ، وُنیا میں بیسز ا ہو،سوچناچا ہے کہ اس کی سز امر نے کے بعد کیا ہوگی…؟











ابھی کچھ عرصہ پہلے فلموں کی نمائش سینما ہالوں یامخصوص جگہوں میں ہوتی تھی ، کیکنٹیلیو بژن اور وی سی آر نے اس جنس گناہ کواس قدر عام کردیا ہے کہ مسلمانوں کا گھر گھر ''سینما ہال'' میں تبدیل ہو چکا ہے۔ بڑے شہروں میں کوئی خوش قسمت گھر ہی ایسا ہوگا جو اس لعنت ہے محفوظ ہو۔ بچوں کی فطرت کھیل تماشوں اوراس قتم کے مناظر کی طرف طبعاً راغب ہے،اور ہمارے''مہذب شہری'' یہ بچھ کرٹیلیو بژن گھر میں لا نا ضروری سمجھتے ہیں کہ اگریہ چیزاینے گھرمیں نہ ہوئی تو بچے ہمسابوں کے گھر جائیں گے۔اس طرح ٹیلیویژن رکھنا فخرومباہات کا گویا ایک فیشن بن کررہ گیا ہے۔ادھر''ٹیلیویژن' کےسوداگروں نے ازراہ عنایت قتطوں پڑٹیلیویژن مہیا کرنے کی تدبیر نکالی،جس سے متوسط بلکہ پسماندہ گھرانوں کی بھی حوصلہا فزائی ہوئی اور حکومت نے لوگوں کے اس رُ جحان کا''احترام'' کرتے ہوئے نہ صرف ٹیلیویژن درآ مدکرنے کی اجازت دے رکھی ہے بلکہ جگہ جگہ ٹیلیویژن اٹٹیشن قائم كرنے شروع كرديئے ہيں۔ گويا حكومت اور معاشرے كے تمام عوامل اس كى حوصله افزائى کررہے ہیں،مگراس کی حوصلہ شکنی کرنے والا کوئی نہیں۔اس کا نتیجہ ہے کہ آج ریڈیواور ٹیلیویژن کے گانوں کی آوازوں سے خانۂ خدا بھی محفوظ نہیں، عام بسوں اور گاڑیوں میں ر یکارڈنگ قانوناً ممنوع ہے، مگر قانون کے محافظوں کے سامنے بسوں، گاڑیوں میں ر یکارڈ نگ ہوتی ہے۔

فلموں کی اس بہتات نے ہماری نوخیز نسل کا کباڑا کردیا ہے، نو جوانوں کادین و اخلاق اوران کی صحت و توانائی اس تفریح کے دیوتا کے جھینٹ چڑھ رہی ہے۔ بہت سے بچقبل اُزوقت جوان ہوجاتے ہیں، ان کے ناپختہ شہوانی جذبات کوتح یک ہوتی ہے جنھیں وہ غیر فطری راستوں اور ناروا طریقوں سے پورا کر کے بے شارجنسی امراض کا شکار ہوجاتے ہیں، ناپختہ ذہنی اور شرم کی وجہ سے وہ اپنے والدین اور عزیز وا قارب کو بھی نہیں بتاسکتے، ان کے والدین ان کو دمصوم بچ' سمجھ کران کی طرف سے غافل رہتے ہیں۔ پھر عورتوں کی بے جابی، آرائش و زیبائش اور مصنوعی حسن کی نمائش' دہلتی پرتیل' کا کام دیت ہے۔ پھر مخلوط تعلیم اور لڑکوں اور لڑکوں کے بے روک ٹوک اختلاط نے رہی سہی کسر بھی پوری کردی



**؋؞ؗڣؠٮؾ**؞؋







ہے۔ راقم الحروف کونو جوانوں کے روز مرہ بیسیوں خطوط موصول ہوتے ہیں، ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہمارا معاشرہ نو جوانوں کے لئے آ ہستہ آ ہستہ جہنم کدے میں تبدیل ہور ہا ہے۔ آج کوئی خوش بخت نو جوان ہی ہوگا، جس کی صحت دُرست ہو، جس کی نشو ونما معمول کے مطابق ہو، اور جو ذہنی انتشار اور جنسی انار کی کا شکار نہ ہو۔ انصاف جیجئے کہ ایسی پودسے ذہنی بالیدگی اور اُولوالعزی کی کیا تو قع کی جاسکتی ہے جس کے نوٹ نے فیصد افراد جنسی گرداب میں بھینے ہوئے نا خدایانِ قوم کو بیا کہہ کر پکار رہے ہیں:

درمیان قعرِ دریا تخت بندم کرده باز میگوئی که دامن تر مکن مشیار باش!

جوشخص بھی اس صورتِ حال پر سلامتی فکر کے ساتھ ٹھنڈے دِل سے غور کرے گا وہ اس فلمی صنعت اور ٹیلیویژن کی لعنت کو'' نئی نسل کا قاتل'' کا خطاب دینے میں تن بجانب ہوگا۔

میتو ہے وہ ہولنا کے صورتِ حال ، جس سے ہمارا پورامعا شرہ بالخصوص نو خیز طبقہ دو چارہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس صورتِ حال کی اصلاح ضروری نہیں؟ کیا نو خیز نسل کواس طوفانِ بلا خیز سے نجات دِلا نا ہمارا دینی و مذہبی اور قومی فرض نہیں؟ اور میکہ بچوں کے والدین پر، معا شرے کے بااثر افراد پر اور قومی نا خداؤں پر اس ضمن میں کیا فرائض عائد ہوتے ہیں …؟

میرا خیال ہے کہ بہت سے حضرات کوتو اس عظیم قومی المیہ اور معاشرتی بگاڑکا احساس ہی نہیں، اس طبقے کے نزدیک لذّت ِنفس کے مقابلے میں کوئی نعمت، نعمت نہیں، نہ کوئی نقصان، نقصان ہے، خواہ وہ کتنا ہی سنگین ہو۔ ان کے خیال میں چثم وگوش اور کام و دہن کے نفسانی تقاضے پورے ہونے چاہئیں، پھر' سب اچھا''ہے۔

بعض حفرات کواس پستی اور بگاڑ کا احساس ہے، کین عزم وہمت کی کمزوری کی وجہ سے وہ خصرف مید کہاں کا مجھ علاج نہیں کر سکتے ، بلکہ وہ اپنے آپ کوزمانے کے بےرخم تھیٹر وں کے سپر دکردیئے میں عافیت سبجھتے ہیں۔''صاحب! کیا تیجئے زمانے کے ساتھ چلنا پڑتا ہے'' کا جوفقرہ اکثر زبانوں سے سننے میں آتا ہے وہ اسی ضعف ایمان اور عزم وہمت کی









کمزوری کی چغلی کھا تا ہے۔ان کے خیال میں گندگی میں ملوّث ہونا تو بہت بُری بات ہے، لیکن اگر معاشرے میں اس کا عام رواج ہوجائے اور گندگی کھانے کو معیارِ شرافت سمجھا جانے لگے تو اپنے آپ کواہلِ زمانہ کی نظر میں''شریف'' ثابت کرنے کے لئے خود بھی اسی شغل میں لگنا ضروری ہے۔

بعض حضرات اپنی حد تک اس سے اجتناب کرتے ہیں، کیکن وہ اس معاشرتی بگاڑی اصلاح کی طرف متوجہ نہیں، نہ اس کے خلاف لب کشائی کی ضرورت سمجھتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ یہ مرض لاعلاج ہے، اور اس کی اصلاح میں لگنا بے سود ہے۔ ان پر مایوسی کی الیک کیفیت طاری ہے کہ ان کی سمجھ میں نہیں آتا کہ کیا کیا جائے اور کیا نہ کیا جائے ؟

بعض حضرات اس کی اصلاح کے لئے آواز اُٹھاتے ہیں، مگر ان کی اصلاحی کوششیں صدابہ صحرایا نقار خانے میں طوطی کی آواز کی حیثیت رکھتی ہے۔

راقم الحروف کا خیال ہے کہ اگر چہ پانی ناک سے اُونچا بہنے لگا ہے، اگر چہ پورا معاشرہ سیلا ہِ مصیبت کی لیٹ میں آ چکا ہے، اگر چہ فساداور بگاڑ مایوی کی حد تک پہنچ چکا ہے، لگر چہ فساداور بگاڑ مایوی کی حد تک پہنچ چکا ہے، لیکن ابھی تک ہمار ہے معاشر ہے کی اصلاح ناممکن نہیں، کیونکہ اکثریت اس کا احساس رکھتی ہے کہ اس صورتِ حال کی اصلاح ہونی چاہئے ۔ اس لئے اُوپر سے نیچ تک تمام اہلِ فکر اس کی طرف متوجہ ہوجا ئیں تو ہم اپنی نوجوان سل کی بڑی اکثریت کو اس طوفان سے فکر اس کی طرف متوجہ ہوجا ئیں تو ہم اپنی نوجوان سل کی بڑی اکثریت کو اس طوفان سے بچانے میں کامیاب ہو سکتے ہیں ۔ اس کے لئے ہمیں انفرادی اور اجتماعی طور پر کچھا نقلا بی اقدامات کرنے ہوں گے، جن کا خلاصہ حسب ذیل ہے:

ا:.....تمام مسلمان والدین کویہ بات اچھی طرح ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ وہ اپنے گھروں میں ریڈیواورٹیلیویژن کے ذریعے فلمی نغیسنا کراورفلمی مناظر دکھا کر نہ صرف و نیا وآخرت کی لعنت خریدرہے ہیں، بلکہ خود اپنے ہاتھوں اپنی اولاد کامستقبل تباہ کر رہے ہیں۔ اگر وہ خداوہ رسول پر ایمان رکھتے ہیں، اگر انہیں قبر وحشر میں حساب کتاب پر ایمان ہے، اگر انہیں اپنی اولا دسے ہمدر دی ہے تو خدارا! اس سامانِ لعنت کو اپنے گھروں سے نکال دیں۔ ورنہ وہ خود تو مرکر قبر میں چلے جائیں گے ،لیکن ان کے مرنے کے بعد بھی اس گناہ کا



(TYP)

چه فهرست «خ





<mark>وبال ان کی قبروں میں پہنچتارہے گا۔</mark>

۲:.....معاشرے کے تمام بااثر اور در دمند حضرات اس کے خلاف جہاد کریں، محلے محلے اور قرید میں بااثر افراد کی کمیٹیاں بنائی جا ئیں، وہ اپنے محلے اور اپنی بہتی کواس لعنت سے پاک کرنے کے لئے مؤثر تدابیر سوچیں، اور اپنے اپنے علاقے کے لوگوں کواس سے بچانے کی کوشش کریں ۔ نیز حکومت سے پُر زور مطالبہ کریں کہ ہماری نوجوان نسل پر دم کیا جائے اور نوجوان نسل کے ''خفیہ قاتل'' کے ان اُوّوں کو بند کیا جائے۔

سا:....سب سے بڑی ذمہ داری حکومت پر عائد ہوتی ہے۔ بیاُ صول طے شدہ ہے کہ حکومت کے اقدام سے اگر کسی نیکی کورواج ہوگا تو تمام نیکی کرنے والوں کے برابر ارکانِ حکومت کوبھی اَجر و ثواب ہوگا۔اورا گرحکومت کے اقدام یا سریرتی ہے کوئی بُرائی رواج پکڑے گی تو اس بُرائی کا ارتکاب کرنے والوں کے برابرار کانِ حکومت کو گناہ بھی ہوگا۔اگرریڈیو کے نغمے ٹیلیویژن کی فلمیں اورراگ رنگ کی محفلیں کوئی ثواب کا کام ہے تو میں ارکانِ حکومت کومبارک باد دیتا ہوں کہ جتنے لوگ پیز نیکی اور ثواب کا کام'' کررہے ہیں ان سب کے '' اُجروثواب'' میں حکومت برابر کی شریک ہے۔ اورا گرید بُر ائی اور لعنت ہے تو اس میں بھی حکومت کے ارکان کا برابر کا حصہ ہے۔ سینما ہال حکومت کے لائسنس ہی سے کھلتے ہیں،اورریڈ بواورٹی وی حکومت کی اجازت ہی سے درآ مدہوتے ہیں،اور حکومت ہی کی سر پرتی میں بیادارے چلتے ہیں، جواینے نتائج کے اعتبار سے انسانیت کے سفاک اور قاتل ہیں۔ میں اپنے نیک دِل اور اسلام کےعلمبر دار حکمر انوں سے بصدا دب واحتر ام اِلتجا كرول گا كەخدا كے لئے قوم كوان لعنتول سے نجات دِلا ہے ، ورنہ: '' تیرے رَبّ كی پکڑ بری سخت ہے...!'' خصوصاً جبکہ ملک میں اسلامی نظام کا سنگ بنیا در کھا جارہا ہے،ضروری ہے کہ معاشرے کوان غلاظتوں سے پاک کرنے کا اہتمام کیا جائے ، ورنہ جومعاشرہ ان لعنتوں میں گلے گلے ڈُو باہوا ہواس میں اسلامی نظام کا پنیناممکن نہیں۔

۳:.....حضراتِ علمائے اُمت سے درخواست ہے کہ وہ اپنے خطبات ومواعظ میں اس بلائے بے در ماں کی قباحتوں پر روشنی ڈالیں ، اور تمام مساجد سے اس مضمون کی



جه فهرست «خ







قراردادیں حکومت کو بھیجی جائیں کہ پاکستان کو لمی لعنت سے پاک کیا جائے۔ الغرض!اس سیلاب کے آگے بند ہاندھنے کے لئے ان تمام لوگوں کو اُٹھ کھڑے ہونا چاہئے جو پاکستان کو قبرالٰہی سے بچانا چاہتے ہیں۔

کہا جاسکتا ہے کہ ہزاروں افراد کا روز گارفلمی صنعت اورٹیلیویژن سے وابستہ ہے،اگراس کو بند کیا جائے تو یہ ہزاروں انسان بےروز گا نہیں ہوجا ئیں گے؟ افراد کی بے روزگاری کامسکلہ بلاشبہ بڑی اہمیت رکھتا ہے، لیکن سب سے پہلے تو دیکھنے کی بات یہ ہے کہ کیا چندانسانوں کوروزگارمہیا کرنے کے بہانے سے پوری قوم کو ہلاکت کے گڑھے میں د حکیلا جاسکتا ہے؟ اُصول یہ ہے کہ اگر کسی فرد کا کاروبار ملت کے اجتماعی مفاد کے لئے نقصان دہ ہوتواس کاروبار کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ چوروں اورڈ اکوؤں کا پیشہ بند کرنے ہے بھی بعض لوگوں کا'' روز گار'' متأثر ہوتا ہے،تو کیا ہمیں چوری اور ڈکیتی کی اجازت دے دینی چاہئے؟ اسمگانگ بھی ہزاروں افراد کا پیشہ ہے، کیا قوم وملت اس کو برداشت کر ہے گی؟ شراب کی صنعت اورخرید وفروخت اور منشیات کے کاروبار سے بھی ہزاروں افراد کا روزگار وابستہ ہے، کیاان کی بھی تھلی چھٹی ہونی جا ہئے ...؟ ان سوالوں کے جواب میں تمام عقلاء بیک زبان یہی کہیں گے کہ جولوگ اپنے روز گار کے لئے پورےمعاشرے کو داؤپر لگاتے ہیں ان کوکسی دُوسر ہے جائز کا روبار کا مشورہ دیا جائے گا، کیکن معاشرے سے کھیلنے کی اجازت ان کونہیں دی جائے گی ۔ٹھیک اسی اُصول کا اطلاق فلمی صنعت پر بھی ہوتا ہے،اگر اس کومعا شرے کے لئے مفر ہی نہیں سمجھا جاتا تو پیہ بھیرت وفراست کی کمزوری ہے،اوراگر اس کومعا شرے کے لئے ،خصوصاً نو جوان اورنو خیزنسل کے لئے مضرسمجھا جا تا ہے تواس ضررَ ِ عام کے باو جودا سے برداشت کرنا حکمت ودانائی کےخلاف ہے۔

جولوگ فلمی صنعت سے وابسۃ ہیں ان کے لئے کوئی دُوسراروزگار مہیا کیا جاسکتا ہے، مثلاً: سینماہالوں کو تجارتی مراکز میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔اگر خور کیا جائے تو نظر آئے گا کہ بیٹی کھیل تماشے توم کے اخلاقی ڈھانچ ہی کے لئے تباہ کن نہیں، بلکہ اقتصادی نقطہ نظر سے بھی ملک کے لئے مہلک ہیں۔جوافرادی و مادی توت ان لا یعنی اور بے لذت گنا ہوں







چ جلد د



پرخرچ ہورہی ہےوہ اگر ملک کی زرعی صنعتی ہتجارتی اور سائنسی ترقی پرخرچ ہونے گئے تو ملک ان مفید شعبول میں مزید ترقی کرسکتا ہے، اس کا مفاد متعلقہ افراد کے علاوہ پوری قوم کو پہنچے گا۔ الغرض! جوحضرات فلمی لائن سے وابستہ ہیں ان کی صلاحیتوں کو کسی ایسے روزگار میں کھیایا جا سکتا ہے جودینی، معاشرتی اور قومی وجود کے لئے مفید ہو۔

موت کی اطلاع دینا

س..... چنداحادیث مبارکه آپ کی خدمت میں ارسال ہیں، جو که درج ذیل ہیں ان کا مفہوم ککھ کرمشکور فر مائے:

ا:..... "عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه واله وسلم قال اياكم والنعى فان النعى من عمل جاهلية."

٢:..... "عن حذيفة قال اذا مت فلا توذنوا بى احدًا فانى اخاف ان يكون نعياً وانى سمعت رسول الله صلى الله عليه واله وسلم ينهىٰ عن النعى."

جناب مولانا صاحب! بيرتو احاديث مباركه بين اور جمار علاقه مين بيرتم و رواج ہے كہ جب كوئى بھی (چاہے امير جو ياغريب) مرجائے تو مسجد كے لاؤڈ الپيكر كے ذريعے بياعلان كياجا تاہے كه فلال بن فلال فوت ہواہے، نماز جنازه ۳ بج ہوگا، ياجنازه نكل گياہے، جنازه گاہ كو جاؤ، تو كيا بياعلان جائزہے يا احاديث كے خلاف ہے؟ اگر خلاف و ناجائز ہوتو انشأ اللہ بياعلانات وغيره آئنده نہيں كريں گے، مدل جواب سے نوازيں۔ نيز بيد بھی سنتے ہیں كہ سجد كے اندراذان دينا مكروہ ہے؟

ج .....عام اہلِ علم کے نزدیک موت کی اطلاع کرنا جائز بلکہ سنت ہے، ان احادیث میں اس "نعی" کی ممانعت ہے جس کا اہل جاہلیت میں دستورتھا کہ میّت کے مفاخر بیان کرکے

اس کی موت کا اعلان کیا کرتے تھے۔

اعلانِ وفات کیسے سنت ہے؟

س .....آپ کافتوی پڑھ کرتسلی نہیں ہوئی آج کل ہمارے محلے میں پیمسئلہ بہت ہی زیر بحث



نه المرست «ا



عِلد د عِلد د



ہے،اس کئے اس کا فوٹو اسٹیٹ کر کے آپ کودوبارہ بھیج رہا ہوں تا کہ تفصیل سے دلیل سے جواب دے کرمشکور فرمائیں،موت کی اطلاع کرنا سنت لکھا ہے تو مہربانی کرکے اس کی دلیل ضرور لکھنے گا۔

س.....ا: زمانهٔ جاملیت میں جودستورتھااعلان کا،تووہ کن الفاظ سے اعلان کرتے تھے؟ س.....۲: مسجد کے اندراذ ان دینا کیسا ہے؟ اس کا جواب شاید بھول گیا،مہر بانی کرکے اس کا جواب جلدی دینا تا کہ اُلجھن دُور ہو، بہت بہت شکریہ۔

ئ.....

ا:..... "فى الحديث ان النبى صلى الله عليه وسلم نعى للناس النجاشى، اخرجه الجماعة. "
ترجمه:..... " حديث مين بح كه آتخضرت صلى الله عليه

رجمہ:..... حدیث میں ہے کہا تصرت می الا وسلم نےشاہ نجاشی کی موت کا اعلان فرمایا تھا۔''

۲:..... "وفي فتح البارى (۲/۵/۱): قال ابن العربي، يؤخذ من مجموع الاحاديث ثلاث حالات، الاولى اعلام الاهل والاصحاب واهل الصلاح فهذا سنة، الثانية دعوة الحفل للمفاخرة فهذه تكره، الثالثة الاعلام بنوع آخر كالنياعة ونحو ذالك فهذا حرام، وقد نقله الشيخ في الاوجز (۳٬۳۳۱) عن الفتح."

ترجمہ: ..... 'فتح الباری میں ہے کہ ابن عربی فرماتے ہیں کہ موت کی اطلاع وینے کی تین حالتیں ہیں: ا: - اہل وعیال اور احباب واصحاب اور اہل صلاح کو اطلاع کرنا میتو سنت ہے۔ ۲: - فخر ومباحات کے لئے مجمع کثیر کوجمع کرنے کے لئے اعلان کرنا میہ کروہ ہے۔ س: - لوگوں کو آہ و دِکا اور بین کرنے کے لئے اطلاع کرنا اور بلانا میچرام ہے۔

O COM

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





٣:.... "وفى العلائية: ولا بأس بنقله قبل دفنه وبالاعلام بموته .....الخ. وفى الشامية: قوله وبالاعلام بموته: اى اعلام بعضهم بعضاً، ليقضوا حقه. هداية: وكره بعضهم ان ينادئ عليه فى الازقة والاسواق، لانه يشبه نعى الجاهلية، والاصح انه لا يكره اذا لم يكن معه تنويه بذكره وتفخيم..... فان نعى الجاهلية ماكان فيه قصد الدوران مع الضجيج والنياحة وهو المراد بدعوى الجاهلية فى قوله صلى الله عليه وسلم: "ليس بدعوى الجاهلية فى قوله صلى الله عليه وسلم: "ليس منامن ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية.... شرح المنية (شامى ٢-٢٣٩) وكذا فى الفتح (١-٢٢٣))."

ترجمہ: "اورعلائیہ میں ہے کہ میت کو فن کرنے سے پہلے ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنے اور موت کے اعلان کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔۔۔۔۔۔۔ اور فقاوئی شامی میں ہے: ''اور اس کی موت کی اطلاع دینا تا کہ اس موت کی اطلاع دینا تا کہ اس کاحق اوا کرسکیں، (جائز ہے) اور بعض حضرات نے بازاروں اور گلیوں میں کسی کی موت کے اعلان کو مکروہ کہا ہے کیونکہ بیز مانہ جاہلیت کی موت کی اطلاع دینے کے مشابہ ہے، سیح بیہ ہے کہ بیو مکروہ نہیں ہے، جب کہ اس اعلان کے ساتھ ذمانہ جاہلیت کا سانو حداور مرد ہے کی بڑائی کا تذکرہ نہ ہو۔۔۔۔ کی ساتھ ذمانہ جاہلیت کی سی موت کی اطلاع وہ ہے کہ جس میں دل کی تنگی اور بین کا تذکرہ ہو، اور یہی مقصود ہے آنخضرت کے سلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا کہ: وہ ہم میں سے نہیں ہے جس نے مذکو بیٹیا اور گریبان بھاڑ سے اور جاہلیت کے دعوے کئے۔''







ج.....۲:مسجد میں اذان کہنا مکروہ تنزیہی ہے،البتہ جمعہ کی دُوسری اذان کامعمول منبر کے سامنے چلاتہ تاہے۔

تصوير كاحكم

س .....اسی دن ہی آپ نے ایک سوال کے جواب میں لکھا تھا کہ تصویر حرام ہے جس کے لئے حضرت مفتی محمد شفیع ویو بندگ کا حوالہ دیا تھا۔ پوچھنا یہ ہے کہ اگر تصویر حرام ہے تو ہمارے ملک سمیت کئی اسلامی مما لک میں کرنی نوٹوں پر تصویر یں ہیں، ہم لوگ یہ تصویر ی نوٹ جیب میں رکھ کرنماز پڑھتے ہیں، آیا ہماری نماز قبول ہوجاتی ہے؟

ہمارے ملک کے بڑے بڑے علاء سیاسی جماعتوں سے وابستہ ہیں، آئے دن اخبارات ورسائل میں ان کے انٹرویوز آتے رہتے ہیں، جس کے ساتھ ان کی تصویر بھی چھپتی ہے، لیکن کسی عالم نے اخباریار سالے کو منع نہیں کیا کہ انٹرویو چھاپ دیں، اور تصویر مت چھا پنا۔

جے کے دوران مناسک جے بھی ٹی وی پر براہ راست دکھائے جاتے ہیں کیا یہ بھی ٹھیک نہیں ہے؟ اور دیکھنے والا بھی گناہ گارہے؟ جب کہ یہ بھی ایک عکس ہے، اس قتم کی بے شار چیزیں ہیں، جو کہ آپ کو بھی معلوم ہے۔

ج .....اس سوال میں ایک بنیادی غلظی ہے، وہ یہ کہ ایک ہے قانون، اور دُوسری چیز ہے قانون پڑمل نہ ہونا۔ میں تو شریعت کا قانون بیان کرتا ہوں، جھے اس سے بحث نہیں کہ اس قانون پڑمل نہ ہونا۔ میں تو شریعت کا قانون بیان کرتا ہوں، جھے اس سے بحث نہیں کہ اس قانون پر کہاں تک عمل ہوتا ہے، اور کہاں تک عمل نہیں ہوتا؟ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے تصویر کو حرام قرار دیا ہے، اور تصویر بنانے والوں پر لعنت فر مائی ہے، اب اگر بالفرض ساری دُنیا بھی اس قانون کے خلاف کرنے گئے تو اس سے قانونِ شری تو غلط نہیں ہوجائے گا۔ ہاں! قانون کو توڑنے والے گناہ گار ہوں گے، جولوگ نوٹوں پر تصویریں چھا ہے ہیں، ہاں! قانون کو تو چھا ہے ہیں، جج کی فلمیں بناتے ہیں، کیارسول الله صلی الله علیہ وسلم کے مقابلہ میں ان لوگوں کا قول وفعل جمت ہے؟ اگر نہیں تو ان کا حوالہ مقرر کر دہ قانون کے مقابلہ میں ان لوگوں کا قول وفعل جمت ہے؟ اگر نہیں تو ان کا حوالہ



749

چەفىرى**ت**ھ





دینے کے کیامعنی؟

خوب سمجھ لیجئے کہ پاکستان کا سربراہ ہو، یا سعودی حکمران ، سیاسی لیڈر ہو، یا علماء، مشاکخ! بیسب اُمتی ہیں، ان کا قول وفعل شرعی سندنہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مقابلے میں ان کا حوالہ دیا جائے، بیسب کے سب اگرامتی بن کراپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مقابلے میں ان کا حوالہ دیا جائے، بیسب کے سب اگرامتی بن کراپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے قانون پرعمل کریں گے تو اللہ تعالی کریں گے تو اللہ تعالی ان کومعاف کر دیں بارگاہِ خداوندی میں مجرم کی حیثیت سے پیش ہول گے، پھرخواہ اللہ تعالی ان کومعاف کر دیں بارگاہِ خداوندی میں مجرم کی قانون شمنی، قانون میں کچک پیدا نہیں کرتی، ہم لوگ بڑی سنگین غلطی کے مرتکب ہوتے ہیں جب قانون الٰہی کے مقابلے میں فلاں اور فلاں کے ممل کا حوالہ دیتے ہیں۔

تصویر والے نوٹ کو جیب میں رکھنے سے نماز فاسد نہیں ہوتی بغیر کسی شدید ضرورت کے تصویر بنوانا جائز نہیں اور حج فلم کا بنانا اور دیکھٹا بھی جائز نہیں۔

نعرهٔ تکبیر کےعلاوہ ڈوسر نے نعرے

س .....جیسا کہ آپ کومعلوم ہوگا کہ افواج پاکتان کے جوان جذبہ جہاد، جذبہ شہادت اور حب الطفی سے سرشار ہیں اور ملک کے لئے کسی قربانی سے دریغ نہیں کرتے، جنگ ایک ایساموقع ہے کہ اس میں موت یقینی طور پرسامنے ہوتی ہے اور ہر سپاہی کی خواہش شہادت یا غازی بننا ہوتی ہے۔

جنگ کے دوران اورمثقوں میں فوجی جوان جوش میں مختلف نعرے لگاتے ہیں مثلاً نعرؤ تکبیر:اللّٰدا کبر،نعر ؤ حیدری: یاعلیؓ مدد۔

اب اصل مسکنه''یاعلی مدد'' کا ہے ملک بھر کے فوجی جوان''یاعلیؓ مدد'' پکارتے ہیں،لیکن اکثر علاء سے سنا ہے کہ شرکِ عظیم اور گناہ ہے، جسے اللہ تعالی معاف نہیں کرتا، تو کیا ''یاعلی مدد'' کا نعرہ دُرست ہے یانہیں؟ کیونکہ اس نعرے کے بعد اگرموت واقع ہوجائے اور بیواقعی شرک ہوتو معمولی ہی ناتیجی کی وجہ سے کتنا بڑا نقصان ہوسکتا ہے؟

نیز اکثر مسجدوں اور مختلف جگہوں پریااللہ، یامحر، یارسول کے نعرے درج ہوتے











ہیںان کے بارے میں بھی تفصیل سے بیان کریں۔

ج.....اسلام میں ایک ہی نعرہ ہے، یعنی نعرۂ تکبیر: اللہ اکبر۔ باقی نعرے لوگوں کے خود تراشیدہ ہیں،نعرۂ حیدری شیعوں کی ایجاد ہے، کیونکہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ میں خدائی صفات کاعقیدہ رکھتے ہیں، یہ نعرہ بلاشبہ لائق ترک ہے اور شرک ہے۔

''یا محمد'' اور''یا رسول الله'' کے الْفاظ لکھنا بھی غلط ہے، اس مسکے پر میری کتاب ''اختلاف ِاُمت'' میں تفصیل سے لکھا گیا ہے اسے ملاحظ فر مالیں۔ الٹراسا وُنٹر سے رحم ما در کا حال معلوم کرنا

س....قرآن میں کی کھی ہید ذکر کیا گیا ہے کہ بعض چیزوں کاعلم سوائے اللہ کی ذات کے علاوہ کسی کے پاس نہیں ہے اس سلسلے میں سورۃ لقمان کی آخری آیات کا حوالہ دوں گا جس کا مفہوم کچھاس طرح ہے کہ چند چیزوں کاعلم سوائے اللہ کے کسی کے پاس نہیں ہے، ان میں قیامت کے آنے کا، بارش کے ہونے کا، کل کیا ہونے والا ہے، فصل کیسے اگے گی، اور ماؤں کے پیٹ میں کیا ہے (لڑکایالڑکی)۔

جیسا کہ آپ کوعلم ہوگا کہ آج کل ایک مشین جس کا نام''الٹراساؤنڈمشین' جسیا کہ آپ کوعلم ہوگا کہ آج کوکہ شایداب پاکستان میں بھی موجود ہے، ڈاکٹروں کا دعویٰ ہے کہ اس مشین کے ذریعے یہ آسانی سے بتایا جاسکتا ہے کہ حاملہ عورت کے پیٹ میں کیا ہے؟ لیعنی لڑکی یالڑکا؟ اورکئی ڈاکٹروں نے اس کو ثابت کر بھی دکھایا ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ آیا قرآن وحدیث کی روشنی میں ڈاکٹروں کا یہ دعویٰ کس حد تک درست ہے؟ اور اس مشین کی کیا حقیقت ہے؟ کیا بیا سلام کے احکام اور قرآن کے خلاف نہیں ہے؟

ے ....قرآنِ کریم کی جس آیت کا حوالہ آپ نے دیا ہے، اس میں یوفر مایا گیا که 'اللہ تعالی جانتے ہیں جو پچھر مم میں ہے۔'اگر اللہ تعالی بذریعہ وی کے یا کشف والہام کے ذریعہ کی کو بتادے توبیاس آیت کے منافی نہیں، اس طرح اگر آلات کے ذریعہ یا علامات کے ذریعہ یہ معلوم کرلیا جائے توبیعی علم غیب ثار نہیں کیا جاتا، لہذا اس آیت کے خلاف نہیں۔ یہ ذریعہ یہ معلوم کرلیا جائے توبیعی علم غیب ثار نہیں کیا جاتا، لہذا اس آیت کے خلاف نہیں۔ یہ



121

چه الهرس**ت** درې

عِلد د عِلد د



جواب اس صورت میں ہے کہ آلات کے ذریعہ سو فیصدیقین کے ساتھ معلوم کیا جاسکے، ورنہ جواب کی ضرورت ہی نہیں، کیونکہ نفی علم یقینی اور بغیر ذرائع کے حاصل ہونے والے کی ہے، جبکہ علم ایک تو خنی ہوتا ہے، اور دُوسرااسبابِ عادیہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے، اور جوعلم کسی کے ذریعہ سے حاصل ہووہ علم غیب نہیں کہلاتا، لہذا ہے آیت کے منافی نہیں۔

فارمی مرغی کے کھانے کا حکم

س....آپکومعلوم ہوگا کہ آج کل تقریباً ہر ملک میں مشینی سفید مرغی کا کاروبار عام ہے اور مرغیوں کی پرورش کے لئے الیی خوراک دی جاتی ہے، مرغیوں کی پرورش کے لئے الیی خوراک دی جاتی ہے، جس سے مرغی جلد جوان ہوتی ہے اوراس غذا کی وجہ سے مرغی کے اندرخود بخو دانڈے دیئے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ قرآن وحدیث کی روشنی میں الیمی مرغی اوراس کے انڈے

کھانے جائز ہیں؟ - غیرین

ج.....مرغی کی غذا کا غالب حصه اگر حرام ہوتو اس کا کھانا مکروہ ہے، اس کو تین دن بندر کھا جائے اور حلال غذا دی جائے اس کے بعد کھایا جائے ، اور ان کی خوراک میں حلال غالب ہوتو کھانا جائز ہے۔

حقاكه بنائے لا إله است حسين ا

س....گزارش اینکه حضرت خواجه معین الدین اجمیری رحمة الله علیه کی طرف منسوب ایک رباعی جوشیعه فرقه کے علاوہ اہل سنت والجماعة مقررین وعلمائے کرام کی زبانوں پر بھی گشت کررہی ہے،میری مراد ہے:

شاه است حسین بادشاه است حسین وین است حسین وین است حسین وین بناه است حسین مرداد ونداد دست ور دست بزید حقا که بنائے لا الله است حسین وین

www.shaheedeislam.com



**﴿﴾ فَهرست** ﴿﴾





<u>ج</u>لد د



اسی طرح علامها قبال مرحوم کاایک شعر:

بهر حق در خاک و خول غلطیده است
تا بنائے لا الله گر دیده است
اورظفرعلی خان مرحوم کاشعرجس کا آخری حصه:
اسلام زنده مهوتا ہے ہر کر بلا کے بعد

یداور اشعار مذکورہ بالا کا خط کشیدہ حصہ دِل میں بہت زیادہ کھٹکتا ہے، میر بے ناقس علم کے مطابق بیقر آن وسنت کی تعلیمات سے مطابقت نہیں رکھتا، واضح ہو کہ حضرت حسین رضی اللّٰہ عنہ کا میر بے دل میں نہایت بلندمقام ہے، آپ براہ کرم اسلام کی تعلیمات کی روشنی میں مدل تحریفر مائیں کہ بیٹے ہے یا غلط؟

اگر بنائے لاالہ حسین منہیں تو ازروئے شرع بنائے لاالہ کیا ہے؟ ایک عالم دین فرماتے ہیں کہ بیر باعی ملامعین کاشفی رافضی کی ہے، حضرت خواجہا جمیری کی نہیں، چونکہ ان کے دیوان ورسائل میں نہیں ملتی، جواب مدل ومبر بمن اور مفصل کھیں۔

ج.....ظفر علی خان مرحوم کے شعر میں تو کوئی اِشکال نہیں،'' ہر کر بلا'' سے مراد'' ہرشہادت پر رہ

گاہ''ہے،اورشعرکامدعامیہ ہے کہ قربانی وشہادت احیائے اسلام کاذر بعہ ہے۔

جہاں تک اوّل الذکرر باعی اورا قبال کے شعر کا تعلق ہے یہ خالصتاً رافضی نقطۂ نظر کے ترجمان ہیں،خواجہ اجمیر کی گی طرف رباعی کا انتساب غلط ہے،اورا قبال کا شعر "فِ ہے کہ جان ہیں،خواجہ اجمیر کی گی طرف رباعی کا انتساب غلط ہے،اورا قبال کا شعر "فِ ہے کہ گوا فی میں 'سردادونہ داددست در دست بزید' کو،اورا قبال کے شعر میں 'بہر حق درخاک وخوں غلطید ن' کو' بنائے لا اللہ' ہونے کی علت قرار دیا گیا ہے، حالانکہ تو حید و یکتائی کی علت کیسے ہوسکتا ہے؟ ہاں جولوگ اسمہ معصومین میں خدااور خدائی صفات کے حلول کے قائل ہوں ان سے ایسام بالغہ مستبعد نہیں۔ معصومین میں خدااور خدائی صفات کے حلول کے قائل ہوں ان سے ایسام بالغہ مستبعد نہیں۔ الغرض بیر باعی کسی رافضی کی ہے،اورا قبال کا شعراس کا سرقہ ہے،واللہ اعلم!



**12**m

جه فهرست «بخ





سركاري افسران كي خاطرتواضع

س..... آؤٹ کے محکمے سے متعلق ہونے کی وجہ سے دوسرے محکموں میں جاکر آؤٹ کرنا پڑتا ہے، وہ لوگ مہمان مجھ کر کھانے کا بازوبست کرتے ہیں، نہ کھانے پر ناراض ہوتے ہیں یا آؤٹ کرنے میں تعاون میں سستی کرتے ہیں، کھانے یا چائے کے پیسے بھی ہمیں ادانہیں کرنے دیتے، دُوسری جگہ جاکران چیزوں کا اپنے بندوبست سے حاصل کرنا مشکل ہوتا ہے، اس کھانے سے نہ ہم اپنے فرائض میں کوتا ہی کرتے ہیں اور نہ وہ اس وجہ سے تقاضا کرتے ہیں کہ اعتراض معاف کرد کئے جا کیں، ایسی حالت میں کھانا یا چائے قبول کرنا چاہئے یانہیں، ہمارے افسران نہ اس چیزکو منع کرتے ہیں نہ قبول کرنے کو کہتے ہیں ہاں خود جا کیں تو کھائی لیتے ہیں۔

ت ..... ہمارے معاشرے میں سرکاری افسران کو کھلانے پلانے کا معمول ہے، اس کئے لوگ اس پر بصند ہوتے ہیں، اگر ممکن ہوتو ان سے کہد دیا جائے کہ ہمیں سفر کے لئے سرکاری خرج ملتا ہے، اس لئے کھانے پینے کے مصارف ہم خود ادا کریں گے، البتہ تیاری کے انتظامات کردیئے جائیں، اگر لوگ اس پر راضی ہوجائیں تو یہ انتظام کر لیا جائے، ورنہ بحالت مجبوری ان کی ضیافت کو گوارا کر لیا جائے، کیکن اس ضیافت کا اثر فرائض کی بجا آوری یرواقع نہ ہو۔

خرچ سے زیادہ بل وصول کرنا

س .... جب مقام سے باہر جاتے ہیں تو یومیہ خرچہ اور سفر خرچ سرکاری ملتا ہے، اور ہوٹل کا خرچ بھی ، مثلاً ایک شخص ریلوے میں اے سی کلاس میں جاسکتا ہے، مگر کسی وجہ سے فرسٹ یا سکینڈ کلاس میں جاتا ہے اور حکومت سے پلیے اے سی کے لے لیتا ہے تو کیا یہ جائز ہے؟ اگراضا فی پلیے فقراً میں تقسیم کردے بلا ثواب کی نیت کے تو پھر کیسا ہے؟

ایسے ہی مثلاً دوسوروپے یومیہ پر ہوٹل میں رہ سکتا ہے مگر وہ بچاس روپے والے کمرے میں رہتا ہے لیکن حکومت سے دوسوروپے لے لیتا ہے، کیا یہ جائز ہے؟ اگر



rzr

جه فهرست «ج





ا<mark>ضا فی ۵۰ ارویے فقراً میں تقسیم کر دی تو پھر کیا جائز ہے؟ جبکہ بغیر نیت ثواب کے ہو۔</mark> ح.....اگرسرکار کی طرف سے اس کی اجازت ہے پھرتو کوئی اِشکال نہیں لیکن اگر اجازت نہیں تو بہتر صورت ہیہ ہے کہ جتنا خرچہ ہوا ہوا تنا ہی وصول کیا جائے ،اورا گریم صورت بھی ممکن نہ ہوتو زائدخر چہ کسی تدبیر سے گورنمنٹ کے خزانے میں جمع کرادیا جائے ،اورا گریہ صورت بھی نہ ہو سکے تو مساکین کو بغیر نیت صدقہ کے دیدیا جائے۔

مؤثرِ حقیقی الله تعالی ہیں نہ کہ دوائی

س.....میرےایک سوال کا جواب آپ نے دیا ہے جس سے میری ذہنی پریشانی ابھی تک ختم نہیں ہوسکی، میں دوبارہ آپ کو نکلیف دے رہی ہوں امید ہے آپ مجھے معاف کر دیں گے۔میراسوال پہتھا کہ:

> '' کیا دوائی کھانے سے بیٹا پیدا ہوسکتا ہے جس کے جواب میں آپ نے لکھا ہے کہ: ''بیٹا بیٹی خدا ہی کے حکم سے ہوتے ہیں،اوردوائی بھی اسی کے حکم ہے موثر ہوتی ہے اس لئے اگر بیعقیدہ سیح ہےتو دوائی کے استعال میں کوئی حرج نہیں۔''

گتاخی معاف! مولاناصاحب میں جا ہتی ہوں کہ آپ اس سوال کا جواب ذرا وضاحت ہے دیں کیونکہ میرا دل ابھی بھی مطمئن نہیں ہوا کہ اگر دوائی کھانے سے بھی بیٹا پیدا ہوسکتا ہے تو پھر ہرعورت ہی دوائی کھانی شروع کردے اور دُنیا میں بیٹے ہی بیٹے نظر آئیں، بٹیاں توختم ہوجائیں کیونکہ ہمارے ملک میں تو پہلے ہی بہت جہالت ہے، پہلے تو لوگ دا تاصاحب کے مزار پراور دُوسرے مزارات پر جاکر بیٹا مانگتے ہیں اوراب دوائی سے اگر بیٹا ملنے لگا توعورتوں کا ہجوم ان کے گھر لگ جائے گا جودوائی چی ہے ہیں اور دوائی بھی ہزاروں میں چے رہے ہیں کیا بیشر کنہیں ہوگا؟ جب کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ میں جس کو <mark>ھا ہتا ہوں بیٹا دیتا ہوں جس کو چا ہتا ہوں بیٹی دیتا ہوں، جب اللہ نے دینا اپنی مرضی سے</mark> ہے تو دوائی کیا اثر کرسکتی ہے؟











ج.....میری بہن! دواؤں کا تعلق تجربہ ہے ہے، پس اگر تجربہ سے ثابت ہوجائے (محض فراڈ نہ ہو) کہ فلال دوائی سے بیٹا ہوسکتا ہے تواس کا جواب میں نے لکھاتھا کہ دوائی کا مؤثر ہونا بھی اللہ تعالیٰ کے حکم سے ہے جیسے بیاری سے شفا دینے والا تو اللہ تعالیٰ ہے، کیکن دوا دارو بھی کیا جاتا ہے، اوراس کا فائدہ بھی ہوتا ہے، تو یوں کہا جائے گا کہ جس طرح اللہ تعالیٰ بغیر دواؤں کے شفا دے سکتے ہیں اور دیتے ہیں اسی طرح بھی دوائی کے ذریعے شفا عطا فرماتے ہیں، دوائی شفانہیں دیتی، بلکہ اس کا وسیلہ اور ذریعہ بن جاتی ہے، اور جب اللہ تعالیٰ جا ہے ہیں دوائی کے باوجود بھی فائدہ نہیں ہوتا۔

اسی طرح اگرکوئی دوائی واقعی الیی ہے جس سے بیٹا ہوجا تا ہے تواس کی حیثیت بھی یہی ہوگی کہ بھی اللہ تعالی دوائی کے بغیر بیٹا دے دیتے ہیں، بھی دوائی کو ذریعہ بناکر دیتے ہیں، اور بھی دوائی کے باوجود بھی نہیں دیتے، جب مؤثر حقیقی اللہ تعالی کو سمجھا جائے اور دوائی کی تا ثیر کو بھی اسی کے تکم وارادہ کی پابند سمجھا جائے تو بیشرک نہیں، اور ایسی دوائی کا استعال گناہ نہیں۔

نوٹ: مجھےاس سے بحث نہیں کہ کوئی دوائی الیں ہے بھی یانہیں۔

مریخ وغیره پرانسانی آبادی

س .....کیا ایک انسانوں کی آبادی اس زمین (جس پر ہم لوگ خود رہتے ہیں) کے علاوہ کہیں اور بھی ہوسکتی ہے؟ جیسے مرتخ وغیرہ میں۔میرا مطلب ہے کہ اسلامی روسے بیمکن ہے یا نہیں اگر ہے تو انبیا کرام کوتو صرف اس زمین پر خدا تعالی نے بھیجا ہے جیسے ہم لوگ رہتے ہیں،اگرممکن ہے تو وہ لوگ جج وغیرہ کس طرح اداکریں گے؟

ج.....آپاس زمین کے انسانوں کی بات کریں، مرتخ اور عطار دیرا گرانسانی مخلوق ہوگی تو اللّٰد تعالیٰ نے ان کی ہدایت اور جج وغیرہ کا بھی انتظام کیا ہوگا، آپ ان کا معاملہ خدا پر

چھوڑ دیں۔







عِلد د عِلد د



عورت کی حکمرانی

س....روزنامه جنگ کراچی کے اسلامی صفحه پر گزشته تین مسلسل جمعة المبارک (مورخه ۲۷ جنوری،۳ فروری) اور ۱۰ فروری ۱۹۸۹ء) سے ایک تحقیقی مقاله بعنوان عورت بحثیت حکمران

از جناب مفتی محمد رفیع عثانی صاحب شائع ہور ہاہے۔

مفتی صاحب نے ان مقالات میں قرآن کیم، احادیث مبارکہ، ائمہ کرام، فقہا اور علماء کے اقوال اور حوالوں سے بیقطعی ثابت کیا ہے کہ ایک اسلامی مملکت کی سربراہ ''عورت''نہیں ہوسکتی۔

سیاسی وابستگی سے قطع نظر بحثیت ایک مسلمان میں خالصتاً اسلامی نقط بزگاہ سے آپ سے بیسوال کرنے کی جسارت کرر ہا ہوں کہ موجودہ دور کی حکمران چونکہ ایک خاتون ہے، جبکہ قر آن، حدیث، علاء اور فقہاء نے اس کی ممانعت اور مخالفت کی ہے، کیکن اس کے باوجود اہلِ پاکستان نے مشتر کہ طور پر ایک عورت کو حکمران بنا کر قر آن اور حدیث کے واضح احکامات سے روگر دانی پر گناہ گار ہوئی اور کیا پوری قوم ان واضح احکامات سے روگر دانی پر گناہ گار ہوئی اور کیا پوری قوم کو اس کا عذاب بھگتنا ہوگا...؟ نیز ہمارے موجودہ اسلامی شعائر اور فرائض پر تو اس کا کوئی اثر نہیں پڑر ہا ہے؟

ج.... حقّ تعالی شانه، آنخضرت صلی الله علیه وسلم اوراجهاعِ اُمت کے دولوک اور قطعی فیصله اوراس کی تطلی خالفت کے بعد کیا ابھی آپ کوگنه گاری میں شک ہے؟ براہ راست گناہ تو ان لوگوں پر ہے جنھوں نے ایک خاتون کو حکومت کی سربراہ بنایا، کیکن اس کا وبال پوری قوم پر پڑے گا،متدرک حاکم کی روایت میں بسند سیحے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا ارشاد نقل کیا ہے:

"هلكت الرجال حين اطاعت النساء."

(متدرك حاكم ج:۴ ص:۲۹۱)

ترجمه:.....'' ہلاک ہو گئے مرد جب انہوں نے اطاعت

کی عورتوں کی۔''

اب بیتابی اور ہلاکت پاکستان پر کن کن شکلوں میں نازل ہوتی ہے؟ اس کا

انتظار شيجئ...!



r22

چې فېرست «ې





ابلیس کے لئے سزا

س ....قرآن شریف میں ابلیس کوجن کہا گیا ہے،جس نے حضرت آ دم کو سجدہ کرنے سے اس لئے انکار کیا کہ اس کی تخلیق آگ سے ہے جبکہ انسان کی مٹی سے۔ اِبلیس کو اس کی نافر مانی کی وجہ سے ملعون قرار دیا گیا، اور اس کے اعمال پر چلنے والے انسانوں کو دوزخ کے دردناك عذاب كى خبردى گئى۔

لیکن کہیں بھی نہیں کہ ابلیس کی ان حرکات پراس کے لئے دوزخ کی سزاہے یا نہیں؟اگر ہے تو کیا جس کی تخلیق آگ سے ہے اس پر دوزخ کوئی اثر کر ہے گی؟ ج ..... إبليس كے لئے دوزخ كى سزا قرآنِ كريم ميں مذكور ہے۔ جنوں كى تخليق ميں غالب عضرآ گ ہے،جیسا کہانسان کی تخلیق میں غالب عضرمٹی ہے،اورمٹی کا ہونے کے باوجود

جس طرح انسان مٹی ہے ایذ ایا تاہے، مثلاً: اس کومٹی کا گولا ماراجائے تو اس کو تکلیف ہوگی ، اس طرح جنوں کے آگ سے پیدا ہونے کے باوجودان کوآگ سے تکلیف ہوگی۔

گھوڑ ہے کا گوشت

س ..... صحیح بخاری شریف جلدنمبر ۳۵ مفر ۲۵۵ سے ۲۵۲ تک مختلف احادیث میں پیربات کھی ہے کہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے گھوڑے کا گوشت کھانا جائز قرار دیا ہے۔ ہمیں بتائیں کہ ان احادیث کا کیا مطلب ہے اور پھر اگر جائز ہے تو آج تک علمائے کرام نے كيون نهيس بتايا؟

ح .... سنن ابی داؤد ص: ۵ که ایج: ۲ مطبوعه کراچی میں حدیث ہے که آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے گھوڑے کے گوشت سے منع فر مادیا تھا، چونکہ ایک حدیث سے جواز معلوم ہوتا ہے، اور دوسری سے ممانعت معلوم ہوتی ہے، اس لئے امام ابوحنیفہ اور امام مالک کے نزدیک گھوڑے کا گوشت مکروہ ہے آپ نے بیمسکلہ پہلے کسی عالم سے یو چھانہیں ہوگا اگر یو جھتے تو بتاياجا تا\_

www.shaheedeislam.com

TLA

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



(نصب الرابير ج:٢ص:٢٠٢)



كياسب دريائي جانورحلال بين؟

س .....جس طرح قرآن مجید کی بیآیت ہے کہ دریاؤں کے جانوروں کوحلال قرار دیا گیاہے مگرہم صرف مجھلی حلال سمجھتے ہیں جبکہ سمندروں میں اور بھی جاندار ہوتے ہیں۔
جسس قرآن کریم کی جس آیت کا آپ نے حوالہ دیا ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ احرام کی حالت میں دریائی جانوروں کو حلال نہیں عالت میں دریائی جانوروں کے شکار کو حلال فرمایا گیا ہے، خودان جانوروں کو حلال نہیں فرمایا گیا۔ اور شکار حرام جانور کا بھی ہوسکتا ہے، جیسے: شیر اور چیتے کا شکار کیا جاتا ہے۔ حدیث شریف میں صرف مجھلی کو حلال سمجھتے ہیں۔ حدیث شریف میں صرف مجھلی کو حلال سمجھتے ہیں۔

جانور كوخصى كرنا

س .....قربانی کے لئے جو بکراپالتے ہیں اس کوخصی کردیتے ہیں صرف اس نیت سے کہ اس کی نشو ونما اچھی ہوا ور گوشت بھی زیادہ نکلے اور خصوصاً فروخت کرنے والے زیادہ ترخصی کردیتے ہیں تا کہ دام اچھے گئیں۔ جب خصی کرتے ہیں تو بکرا اُر ی طرح سے جیخ و پکار کرتا ہے، تو کیا جانور پریظلم ہے یانہیں؟

۔ ج .....جانور کا خصی کرنا جائز ہے، اور اس کی قربانی بھی جائز ہے۔ جہاں تک ممکن ہوکوشش کی جائے کہ جانور کو تکلیف کم سے کم پہنچے۔

داڑھی کٹاناحرام ہے

س.....آپ نے ارشاد فرمایا ہے کہ ڈاڑھی بڑھانا واجب ہے اوراس کومنڈ انایا کٹانا (جبکہ ایک مشت ہے کم ہو) شرعاً حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔

ا:.... جنابِ عالى! ميں نے پاکستان ميں ماہِ رمضان ميں کئی حافظ د کيھے جو

تراوت کپڑھاتے تھے اور ڈاڑھی صاف کرتے تھے۔

۲:....بسب سے اعلی مثال ہمارے حکیم سعید احمد صاحب ہمدرد والے الحاج حافظ ہیں، ۹۰ سال کی عمر میں ہیں، اپنے رسالے''ہمدردصحت'' میں پہلامضمون قر آن اور



نې **نېرىت** د





عِلد د عِلد د



حدیث کا ہوتا ہے،خود لکھتے ہیں، کیاان کو یہمسکانہیں معلوم؟

۳۰:..... یہاں ریاض میں اکثریت لوکل آبادی ذراسی داڑھی رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ امام شافعی اور امام احمد بن حنبل کی فقہ میں جائز ہے۔

ین میں میں ہے۔۔۔۔۔۔اس مسئلہ پرایک قابل،تعلیم یافتہ جوعر بی اور حدیث وفقہ کی ڈگریاں میں میں میں اسلام کا میں اس

رکھتے ہیں، نے گفتگو کی ،انہوں نے بھی کہا کہ چیوٹی داڑھی حرام نہیں۔

براہ کرم تفصیل سے جواب دیں کیونکہ اکثر پاک و ہند کے مسلمان بھی یہاں آکران جیسی ڈاڑھی رکھنے لگے ہیں کیونکہ عمرہ، حج کرنے کے بعد سے نماز کی پابندی بھی کرتے ہیں۔

ج .....فاسق ہیں،ان کی اقتداء میں نماز مکرو وتحریمی ہے۔

٢: .... يه بات حكيم صاحب ہى كومعلوم ہوگى كدان كومسكم معلوم ہے يانہيں؟

٣:..... يولوگ غلط كہتے ہيں كسى فقه ميں جائز نہيں۔

ہم:....ان کے پاس ڈگریاں ہیں،کین صرف ڈگریوں سے دین آ جایا کرتا تو مغرب کے مستشرقین ان سے بڑی ڈگریاں رکھتے ہیں،اس موضوع پر میرامخضر سارسالہ ہے' داڑھی کا مسکلہ''اس کا مطالعہ کریں۔

علماء كے متعلق چند إشكالات

س..... میں چند سوالات لکھ رہا ہوں یہ تمام سوالات کتاب (تبلیغی جماعت، حقائق و معلومات) سے لئے ہیں جس کےمولف(علامہارشدالقادری) ہیں:

ا:.....دیوبندی گروہ کے شخ الاسلام مولا ناحسین احمدصاحب نے اس فرقے اور اس کے بانی محمد ابن عبدالو ہاب نجدی کے متعلق نہایت شکین اورلرزہ خیز حالات تحریر فرمائے ہیں، وہ لکھتے ہیں:

''محمدا بن عبدالو ہاب نجدی ابتدائے تیر ہویں صدی میں نجدعرب سے ظاہر ہوا، اور چونکہ خیالات باطلہ اور عقائد فاسدہ رکھتا

www.

چې فېرست «ې



جِلد د<u>-</u>



قا،اس لئے اس نے اہل سنت والجماعة سے قتل وقبال کیاان کو بالجبر
اپنے خیالات کی تکلیف دیتار ہا،ان کے اموال کوغنیمت کا مال اور
حلال سمجھا گیا،ان کے قبل کرنے کو باعث بقواب ورحمت شار کرتار ہا،
محمد ابن عبد الوہاب کا عقیدہ تھا کہ جملہ اہل عالم اور تمام مسلمانان دیار
مشرک و کا فر ہیں، اوران سے قبل وقبال کرنا اوران کے اموال کوان
سے چین لینا حلال اور جائز بلکہ واجب ہے۔' (الشہاب ص:۳۲۲)
جبہ فیاوی رشید ہے ج: اص: الامیں حضرت گنگوہی صاحب ایک سوال کے جواب

میں لکھتے ہیں:

'' محمد ابن عبد الوہاب كے مقتد يوں كو دہاني كہتے ہيں، ان

کے عقائد عمدہ تھے۔''

حضرت! پوچھنا ہے چاہتا ہوں کہ دیو بند کے شخ مولوی حسین احمہ مدنی صاحب یہ وہا ہیوں کے متعلق اتن سکی سا جب کہ حضرت گنگو ہی نے ان کے عقائد عمدہ کھے۔ برائے مہر بانی میری اس پریشانی کو دور فر مائیں اللہ آپ کو جزا عطافر مائیں گے۔ جسند دونوں نے ان معلومات کے بارے میں رائے قائم کی جوان تک پیچی تھیں، ہر شخص اپنے علم کے مطابق تھم لگانے کا مکلّف ہے بلکہ ایک ہی شخص کی رائے کسی کے بارے میں دو وقتوں میں مختلف ہو سکتی ہے، پھر تعارض کیا ہوا؟ علاوہ ازیں تبلیغی جماعت کے بارے میں اس بحث کولانے سے کہا مقصد؟

۲:..... ' فقاوی رشیدیه ج:۲،ص : ۹ میں کسی نے سوال کیا ہے کہ لفظ رحمۃ للعالمین مخصوص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہیں؟

جواب میں حضرت گنگوہی فرماتے ہیں کہ لفظ رحمۃ للعالمین صفت خاصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں ہے۔'' حضرت یو چھنا میہ چاہتا ہوں کہ ہم بھی آج تک یہی سمجھ رہے ہیں اور غالبًا میہ



111

چە**فىرسى**دۇ





درست بھی ہے کہ بیصفت حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی ہے۔ ح..... بالکل صحیح ہے کہ رحمۃ للعالمین ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت ہے لیکن دُوسرے انبیاء واولیاء کا وجود بھی اپنی جگہ رحمت ہے ، اسی کو حضرت گنگوہی قدس سرہ ، نے بیان فرمایا ،

اس کی مثال یوں سمجھو کہ شمیع وبصیر حق تعالیٰ شانہ کی صفت ہے لیکن انسان کے بارے میں فرمایا۔"فَجَعَلْنَاهُ سَمِیعًا بَصِیْرًا" (سورہُ الدہر) کیاانسان کے سمیع وبصیر ہونے سےاس کا صفت ِخداوندی کے ساتھ اشتراک لازم آتا ہے؟

سا:..... "مولانا قاسم نانوتوی صاحب اپنی ایک کتاب تخدیر الناس میں تحریر فرماتے ہیں کہ..... انبیاء اپنی امت سے ممتاز ہوتے ہیں باقی رہا عمل اس میں بسا اوقات بظاہر امتی مساوی ہوجاتے ہیں۔ "
رخدیرالناس شدہ علی بیا۔ "

حضرت پوچھنا پہ چاہتا ہوں کہ نبی پر تو اللہ وحی بھی بھیجتے ہیں، کتابیں بھی اترتی ہیں،اللہ سے ہم کلا م بھی ہوتے ہیں حتی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوتو معراج بھی ہوئی، پھر نبی کے ممل میں اورامتی کے ممل میں تو بہت فرق ہوگیا کیا یہ بات صیح نہیں؟

ج.....حضرت نانوتوی کی مرادیہ ہے کہ عبادات کی مقدار میں تو غیر نبی بھی نبی کے برابر ہوجاتا؟ بلکہ بسااوقات بڑھ بھی جاتا ہے مثلاً جتنے روز ہے تخضرت سلی اللہ علیہ وسلم رکھتے ہیں بلکہ بعض حضرات نفلی روزہ کی مقدار میں بڑھ بھی جاتے ہیں، اسی طرح نمازوں کو دیھو کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے رات کی نماز میں تیرہ یا پیر، اسی طرح نمازوں کو دیھو کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے رات کی نماز میں تیرہ یا پیررہ رکعت سے زیادہ ثابت نہیں، اور بہت سے بزرگان دین سے ایک ایک رات میں سیڑوں رکعتیں پڑھنامنقول ہے، مثلاً امام ابو یوسف ؓ قاضی القصاۃ بننے کے بعدرات کو دوسو رکعتیں پڑھتے تھے، الغرض امتوں کی نمازوں کی مقدار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ نظر آتی ہے لیکن جانے والے جانے ہیں کہ پوری امت کی نمازیں ل کربھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک رکعت کے برابر نہیں ہوسکتیں اس کی وجہ کیا ہے؟ وجہ یہ ہے کہ علم باللہ،



MY

چە**فىرىت** «

ايمان ويقين اورخشيت وتقويٰ كي جو كيفيت آنخضرت صلى الله عليه وسلم كوحاصل تقي وه يوري





امت کے مقابلہ میں بھاری ہے، اس کو حضرت نانوتویؓ بیان فرماتے ہیں کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کا اصل کمال وہ علم ویقین ہے جوان ا کابر کو حاصل تھا، ورنہ ظاہری عبادات میں تو بظاہرامتی، انبیائے کرامؓ کے برابرنظرآتے ہیں، بلکہان کی عبادات کی مقدار بظاہران سے زیادہ نظر آتی ہے، جیسا کہ اُوپر مثالوں سے واضح کیا گیا۔

> ٣:..... ' حضرت تھانوی کے کسی مرید نے مولا نا کولکھا کہ میں نے رات خواب میں اپنے آپ کودیکھا کہ ہر چنر کلمہ تشہد میچ ادا کرنے کی کوشش کرتا ہوں لیکن ہر بار ہوتا پیہ ہے کہ''لاالہ الا اللہٰ'' کے بعدا شرف علی رسول الله منہ سے نکل جاتا ہے۔اس کے جواب میں تھانوی صاحب فرماتے ہیں کتم کو مجھ سے غایت محبت ہے رپہ سب کیھاسی کا نتیجه اور ثمرہ ہے۔'' (''برہان' فروری۱۹۵۲ص: ۱۰۷)

حضرت پوچھنا پیچا ہتا ہوں کہ سی کی محبت میں ہم ایساکلمہ پڑھ سکتے ہیں؟ ج....کسی کی محبت میں ایبا کلمہ نہیں بڑھ سکتے نہاس واقعہ میں اس شخص نے پیکلمہ بڑھا، بلکہ غیراختیاری طور پراس کی زبان سے نکل رہاہے، وہ تو کوشش کرتا ہے کہ بیکلمہ نہ پڑھے، کیکن اس کی زبان اس کے اختیار میں نہیں ، اور سب جانتے ہیں کہ غیراختیاری امور برمواخذہ بہیں ،

مثلاً کوئی شخص مدہوثی کی حالت میں کلمہ کفر کے تواس کو کا فرنہیں کہا جائے گا ،اوراس شخص کواس غلط بات سے جورنج ہوااس کے ازالے کے لئے حضرت تھا نوک نے فرمایا کہ یہ کیفیت محبت کی مدہوثی کی وجہ سے بیدا ہوئی، چونکہ غیراختیاری کیفیت تھی لہٰذااس پرموَاخذہ نہیں۔

> ۵:.....'' ملفوطات الياس كا مرتب ايني كتاب ميں ان كابيد دعو كأفل كرتے ہوئے لكھتاہے، الله تعالی كاارشاد:

> "كُنتُهُ خَيْس المَّةِ انحُس جَتْ لِلنَّاس تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكُرِ" كَيْ تَغْيرِ خُوابِ مِين بِيالقَا مِولَى کہتم مثل انبیاء کے لوگوں کے واسطے ظاہر کئے گئے ہو۔''

(ملفوظات ص:۵۱)



چەفىرى**ت**ھىج







حضرت پوچھنا پیرچاہتا ہوں کہ کیا حضرت جی لیعنی مولا ناالیاس گا پیدعویٰ کیجے ہے؟ ج.....انبیاء کے مثل سے مراد ہے کہ جس طرح ان اکا ہر پر دعوتِ دین کی ذمہ داری تھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کے طفیل میں بیدذ مہ داری امت مرحومہ پر عائد کر دی گئی ،اس میں کون تی بات خلاف واقعہ ہے ،اوراس پر کیااشکال ہے؟

۲:.....مولوی عبدالرحیم شاہ باڑہ ٹونئی صدر بازار دہلی والے ان کی کتاب (اصول دعوت وتبلیغ) کے آخری ٹائٹل بہتج پر مولوی احتشام الحسن صاحب بیمولا ناالیاسؓ کے برادر نسبتی ان کے خلیفہ اول ہیں ان کی بیتح رز' انظار کیجئ' کے عنوان سے شائع ہوئی ہے بیتح ریرانہوں نے اپنی ایک کتاب (زندگی کی صراط متنقیم) کے آخر میں ضروری انتہاہ کے نام سے شائع کی ہے لکھتے ہیں:

نظام الدین کی موجودہ تبلیغ میر علم ونہم کے مطابق نہ قرآن و حدیث کے موافق ہے اور نہ حضرت مجدد الف ٹانی اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور علمائے حق کے مسلک کے مطابق ہے، جوعلمائے کرام اس تبلیغ میں شریک ہیں ان کی پہلی ذمہ مطابق ہے، جوعلمائے کرام اس تبلیغ میں شریک ہیں ان کی پہلی ذمہ داری ہے کہ اس کام کو پہلے قرآن و حدیث، ائمہ سلف اور علمائے حق کے مسلک کے مطابق کریں، میری عقل ونہم سے بہت بالا ہے کہ جو کام حضرت مولا نا الیاسؓ کی حیات میں اصولوں کی انتہائی پابندی کام حضرت مولا نا الیاسؓ کی حیات میں اصولوں کی انتہائی پابندی کے باوجود صرف'نبوعت حسنہ' کی حیثیت رکھتا تھا اس کو اب انتہائی ہا ہے؟ جامولیوں کے بعد دین کا اہم کام کس طرح قرار دیا جارہا ہے؟ اب قومند مرف کی شمولیت کے بعد اس کو بدعت حسنہ بھی نہیں کہا جاسکتا، میرامقصد صرف پی ذمہ داری سے سبکدوش ہونا ہے۔' حضرت برائے مہر بانی اس سوال کا جواب ذراتفصیل سے عنایت کریں کیونکہ میں اس کی وجہ سے بہت پریشان ہوں اللہ آپ کو جزائے خیرعطافر مائیس، آمین ۔









ج .....ان بزرگ کے علم وفہم کے مطابق نہیں ہوگی الیکن یہ بات قر آن کی کس آیت میں آئی ہے کہان بزرگ کاعلم وفہم دوسروں کے مقابلے میں ججت قطعیہ ہے؟

الحمد للله! تبلیغ کا کام جس طُرح حضرت مولا ناالیا س کی حیات میں اصولوں کے مطابق ہور ہاتھا آج بھی ہور ہاہے، ہزاروں نہیں لاکھوں انسانوں کی زندگیوں میں انقلاب آرہاہے، بیشار انسانوں میں دین کا درد، آخرت کی فکر، اپنی زندگی کی اصلاح کی تڑپ اور بھولے ہوئے انسانوں کو محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم والی لائن پرلانے کا جذبہ پیدا ہور ہا ہے، اور یہ ایسی باتیں ہیں جن کو آئکھوں سے دیکھا جاسکتا ہے، اب اس خیرو برکت کے مقابلہ میں جو کھی آئکھوں نظر آرہی ہے، تبلیغ سے روشے ہوئے ایک بزرگ کاعلم وفہم کیا جیت رکھتا ہے؟

اوران بزرگ کا اس کام کو''بدعت حسنہ'' کہنا بھی ان کےعلم وفہم کا قصور ہے، دعوت الی اللّٰہ کا کام تمام انبیائے کرام علیہم السلام کا کام چلا آیا ہے، کون عقل مند ہوگا جو انبیائے کرام علیہم السلام کے کام کو بدعت کہے؟

میں نے اعتکاف میں قلم برداشتہ یہ چندالفاظ کھودئے ہیں،امیدہ کے موجب تشفی ہوں گے، ورندان نکات کی تشریح مزید بھی کی جاسکتی تھی،مگراس کی نہ فرصت ہے اور نہ ضرورت۔

ایک خاص بات یہ کہنا چاہتا ہوں کہ جولوگ علم میں کمزور ہوں ان کو کچے کچ لوگوں کی کتابیں اور رسالے پڑھنے سے پر ہیز کرنا چاہئے ، کیونکہ ایسےلوگوں کا مقصود تو محض شبہات و وساوس بیدا کر کے دین سے برگشتہ کرنا ہوتا ہے۔ اعتراضات کس پرنہیں کئے گئے؟ اس لئے ہراعتراض لائق التفات نہیں ہوتا۔

عورت کے لئے کسبِ معاش

س.....مورخه ۲۰ جنوری ۱۹۹۲ء روزنامه جنگ میں محترم بیگم سلمی احمد صاحبہ نے کراچی اسٹاک ایکی بیختی کے نومنتخب عہد بداران کے استقبالیہ میں تقریر کرتے ہوئے سورۂ نسأ کی آیت: ۳۱ کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ ''عورت جو کما تی ہے وہ اس کا حصہ ہے اور مرد جو کما تا



MA

المرسف المرس

جِلد د جبلد د



ہے وہ اس کا حصہ ہے' الہٰ ذاعور توں کو کاروبار کرنے کی اجازت ہے، جب کہ قرآن مجید میں اس آیت کا ترجمہ بیہے: ''کہ مردول کے لئے ان کے اعمال کا حصہ ثابت ہے اور عورتوں کے لئے ان کے اعمال کا حصہ ثابت ہے۔''

قرآن مجید کے ترجمہ سے کہیں بیٹابت ہوتا ہے کہ عورتیں کاروباراعلانیہ کرسکتی ہیں؟ جب کہ ہر شخص کی طرح عور توں کو بھی ان کے اعمال کا حصہ ملے گا اور مردوں کو بھی ان کے اعمال کا حصہ ملے گا، تومحتر مہ بیگم سلمٰی احمد صاحبہ نے کاروبار کامفہوم کہاں سے نکال لیا، اس سے بن جناب مولا نا طاہر القادری صاحب نے بھی مرحوم جنز ل محمد ضیاء الحق صاحب کے ریفرنڈم کے زمانہ میں خطاب کے دوران اسی قشم کا ترجمہ کیا تھا، کیونکہ مرحوم نے بھی اس زمانہ میں پاک پتن شریف میں تقریر کرتے ہوئے خواتین کے اجتماع سے خطاب کے دوران یہی تر جمہ کیا تھا کہ عورت کارو بار کر سکتی ہے،جس کی تائید کرنے برمولا نامحتر م کومجلس شوری کاممبرنامزد کیا گیا۔

لہذا آپ سے مود بانہ گزارش ہے کہ آپ براہ کرم مندرجہ بالا آیت مبار کہ کاضیح ترجمه شائع فرما کرامت مسلمہ کوکسی نئے تناز عدسے بچا کیں۔

ح ..... یہاں دومسلے الگ الگ ہیں۔اوّل میر کھورت کے لئے کسب معاش کا کیا تھم ہے؟ میں اس مسئلہ کی وضاحت پہلے بھی کر چکا ہوں کہ اسلام نے بنیا دی طور پر کسب معاش کا بوجھ مرد کے کندھوں پر ڈالا ہے، اورخوا تین کےخرچ اخراجات ان کے ذمہ ڈالے ہیں، خاص طور پرشادی کے بعداس کے نان ونفقہ کی ذمہ داری مرد پرڈالی گئی ہے، اور بیا یک الیم کھلی ہوئی حقیقت ہے، جس پر دلائل پیش کرنا کارعبث نظر آتا ہے، اہلیس مغرب نے صنف نازک پر جوسب سے بڑاظلم کیا ہےوہ بیرکہ''مساوات مردوزن'' کافسوں پھونک کرعورے کو کسب معاش کی گاڑی میں جوت کرمر دوں کا بوجھان پر ڈال دیا،اور جن حضرات کا آپ نے تذکرہ کیا ہے وہ اسی مسلک کے نقیب اور داعی ہیں، اور اس کی وجہ سے جو جو خرابیاں مغربی معاشرہ میں رونما ہو چکی ہیں وہ ایک مسلمان معاشرہ کے لئے لائق رشک نہیں بلکہ لائق شرم ہیں۔











ہاں! بعض صورتوں میں بے جاری عورتوں کو مردوں کا یہ بو جھ اٹھانا پڑتا ہے،
الی عورتوں کا کسب معاش پر مجبور ہونا ایک اضطراری حالت ہے، اور اپنی عفت وعصمت
اور نسوانیت کی حفاظت کرتے ہوئے وہ کوئی شریفانہ ذریعہ معاش اختیار کریں تو اس کی
اجازت ہے۔

وُوسرامسکلہ بیگم صاحبہ کا قرآن کریم کی آیت سے استدلال ہے، اس کے بارے میں مختصراً یہی عرض کیا جا سکتا ہے کہ اس آیت شریفہ کا موصوفہ کے دعویٰ کے ساتھ کوئی جوڑ نہیں بلکہ بیآ بیت ان کے دعوے کی فقی کرتی ہے، کیونکہ اس آیت شریفہ کا نزول بعض خواتین کے اس سوال پر ہواتھا کہ ان کومردوں کے برابر کیوں نہیں رکھا گیا؟ مردوں کومیراث کا دوگنا حصہ ماتا ہے، چنانچے حضرت مفتی محمد شفع میں تفصیر معارف القرآن میں لکھتے ہیں:

'' ماقبل کی آیوں میں میراث کے احکام گزرے ہیں، ان میں یہ بھی بتلایا جا چکا ہے کہ میت کے ورثا میں اگر مرداور عورت ہو،
اور میت کی طرف رشتہ کی نسبت ایک ہی طرح کی ہوتو مرد کوعورت کی
بہ نسبت دوگنا حصہ ملے گا، اسی طرح کے اور فضائل بھی مردوں کے
ثابت ہیں، حضرت ام سلم ؓ نے اس پر ایک دفعہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ
وسلم سے عرض کیا کہ ہم کو آدھی میراث ملتی ہے، اور بھی فلال فلال فرق
ہم میں اور مردوں میں ہیں۔

مقصداعتراض کرنانہیں تھا بلکہ ان کی تمناتھی کہ اگر ہم لوگ بھی مرد ہوتے تو مردوں کے فضائل ہمیں بھی حاصل ہوجاتے، بعض عورتوں نے بیتمنا کی کہ کاش ہم مرد ہوتے تو مردوں کی طرح جہاد میں حصہ لیتے اور جہاد کی فضیلت ہمیں حاصل ہوجاتی۔

ایک عورت نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا مرد کو میراث میں دوگنا حصہ ملتا ہے اور عورت کی شہادت بھی مرد سے نصف ہے تو کیا عبادات واعمال میں بھی ہم کونصف ہی ثواب ملے









<u>ج</u>لد د



گا؟اس پريهآيت نازل هوئى جس مين دونون قولون كاجواب ديا گيا هې حضرت ام سلمةً كقول كاجواب: "وَ لَا تَتَمَنَّوُا" سے ديا گيااور اس عورت كقول كاجواب "لِلرِّ جَالِ نَصِيْبٌ" سے ديا گيا۔ " (تفير معارف القرآن ص: ۳۸۸، ۲:۵)

خلاصہ یہ کہ آیت شریفہ میں بتایا گیا کہ مرد وعورت کے خصائص الگ الگ اور ان کی سعی عمل کا میدان جداجدا ہے، عورتوں کومر دوں کی اور مردوں کوعورتوں کی ریس کیا؟ اس کی تمنا بھی نہیں کرنی چاہئے، قیامت کے دن ہر شخص کو اپنی سعی وعمل کا کچل ملے گا، مردوں کوان کی محنت کا، مرد ہو یا عورت کسی کواس کی محنت کے شرات ہے محروم نہیں کیا جائے گا۔

بیگم صاحبہ نے جو مضمون اس آیت نثریفہ سے اخذ کرنا چاہا ہے وہ یہ ہے کہ مردوں کی دُنیوی کمائی ان کو ملے گی ،عورتوں کا اس میں کوئی حق نہیں ، اورعورتوں کی محنت مزدوری ان کی ہے، مردوں کا اس میں کوئی حق نہیں ، اگر یہ صفمون صحیح ہوتا تو دنیا کی کوئی عدالت ہیوی کے نان ونفقہ کی ذمہ داری مرد پر نہ ڈالا کرتی ، اور عدالتوں میں نان نفقہ کے حقے کیس دائر ہیں ان سب کو یہ کہہ کر خارج کردینا چاہئے کہ بیگم صاحبہ کی''تفییر'' کے مطابق مرد کی کمائی مرد کے لئے ہے،عورت کا اس میں کوئی حق نہیں ، استغفر اللہ! تعجب ہے کہ ایس محلی بات بھی لوگوں کی عقل میں نہیں آتی۔ کھی اگر ذَب کر مرجائے

سسسہ ہمارے علاقے کی عورتیں بچوں کو اپنے ساتھ ایک بستر پر رات کے وقت سلاقی ہیں، چند واقعات ایسے رونما ہوئے ہیں کہ عورتوں کے یہ بچے اکثر سوتے میں ان عورتوں کے یہ بچے آکثر سوتے میں ان عورتوں کے یہ بچے آکر مرجاتے ہیں، تو یہاں کے لوگ ان عورتوں کو دو مہینے تک متواتر روز ر رکھنے پر مجبور کرتے ہیں، یہاں بہت سے علماء سے اس کے بارے میں جواب طلب کیا، لیکن صحیح جواب اور جواب سے محروم ہوں۔ اس لئے آپ صاحبان سے اس کے بارے میں صحیح جواب اور راہنمائی کی ضرورت ہے۔



چه فهرس**ت** دونج





نے .....اگر عورت کی کروٹ کے نیج آ کر بچہ مرجائے تویہ ''قتل خطا'' ہے، اور' 'قتل خطا'' کا حکم خود قر آ نِ کریم میں منصوص ہے کہ ایک تو دیت واجب ہوگی جوعورت کے قبیلہ کے لوگ اولیائے مقتول کو ادا کریں گے، دُوسرے قاتل کے ذمہ دومہینے کے پدر پے دوزے لازم ہوں گے، اس لئے الیی عور توں پر دومہینے کے پدر پے دوزے لازم ہیں۔ طالبان اسلامی تحریک

س.....ا: مسلمانوں کا جہاد فی سبیل اللہ کی ادائیگی کے لئے طالبان اسلامی تحریک یعنی''امیر المومنین ملامحر عمر مجاہد دامت برکاتہم العالیہ'' کے جہادی نظم میں شامل ہوکر کفار وفساق فجار کے خلاف عملی جہاد کرنا شرعی طور برجائز ہے یانہیں؟

س.....: پوری وُنیا کے کفاروفساق طالبان اسلامی مملکت کےخلاف ہرمحاذ پرسرگرم ہیں اس صورت حال میں دنیا کے عام مسلمانوں کا طالبان کے ساتھ شامل ہوکر جہاد کرنا کیساعمل ہے، وضاحت فرمائیں؟

ج.... جہاد فی سبیل اللہ فرض ہے اور امیر المؤمنین ملاعمر کی قیادت میں افغانستان میں طالبان کی جوتح یک شروع ہوئی وہ ٹھیٹھ اسلامی تحریک ہے، اور طالبان کی قائم کر دہ حکومت خالص شرعی حکومت ہے اور جولوگ اس کی مخالفت کر رہے ہیں، ان کا حکم اسلامی حکومت کے باغیوں کا ہے۔ اس لئے ملاعمر کی زیر قیادت کفار اور باغیوں سے جہاد کرنا بالکل جائز ہے، بلکہ ضروری ہے، ان کی اسلامی حکومت ہونے کی دلیل می جی ہے کہ تمام اسلامی قوتیں اس کے خلاف، اگر افغانستان کے حالات معلوم کرنے ہوں، تو تھوڑے سے سفر کی زحمت اٹھا کر اپنی آئکھوں سے وہاں اسلامی اقدار کا فششہ دیکھا جاسکتا ہے۔

جهادِا فغانستان

س.....ایک آ دمی مسلمان ہوتے ہوئے علی الاعلان بزبان خود یوں کہنے گئے کہ موجودہ افغانستان کا جہاد بالکل جہاد ہی نہیں بلکہ ایک طرف رُوس کی حمایت اور دوسری طرف امریکہ کی حمایت میں لڑتے ہیں اور دونوں ہی گروہ کا فر ہیں، بتا کیں کہ ایسا آ دمی دائرہ











اسلام سے خارج ہے یانہیں؟

ح .....ا فغانستان کا جہاد ہمارے نقطہ نظر ہے توضیح ہے، لیکن ہر شخص اپنی فکرونہم کے مطابق گفتگوکیا کرتا ہے۔ بیصاحب جو دونوں فریقوں کو کا فرقر ار دے رہے ہیں بیان کی صرح زیاد تی ہے،اوران کا پیسمجھنا کہ ایک فریق امریکہ کی حمایت میں لڑر ہاہے، بیناقص معلومات کا نتیجہ ہے، میں اس شخص کو دائر ہُ اسلام ہے خارج قرار دینے کی جراً ت تونہیں کرتا، بشرطیکہ وه ضروریات دین کا قائل هوالیکن بیضرور کهول گا کهاینی ناقص معلومات کی بنایرا تنابرا دعویٰ کرے، اورمسلمانوں کو کافر ٹھبرا کریشخص گنہگار ہور ہا ہے، اس کوتو بہ کرنی جا ہئے ، اور دُ وسر بےلوگوں کو چاہئے کہاس موضوع پراس سے گفتگو ہی نہ کریں۔

مروحهميلاد

س ..... ہمارے ہاں بیمسکلہ زیر بحث ہے کہ مرقحبہ میلا دکیوں نا جائز ہے، حالا نکہ اس میں آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کا تذ کارمقدس ہوتا ہے، پھر حضرت حاجی امداد الله مہا جرمگی نے رسالہ ہفت مسکلہ میں اس کو جائز فر مایا ہے، جب کہ دیگرا کا بر دیو بند مرقح جہ میلا د کو بدعات اورمفاسد کی بناپراس کو بدعت کہتے ہیں،اس سلسلہ میں حضرت مولا نامحمد سرفراز خان صفدر صاحب سے بھی رجوع کیا گیا، مگران کے جواب سے بھی تشفی نہیں ہوئی۔

آنجاب سے اس مسلے کی تنقیح کی درخواست ہے کہ سے صورتحال کیا ہے؟ ح.....محتر مان ومكر مان بنده! زيدت مكارجم،السلام عليكم ورحمة الله وبركاته –

نامه کرم موصول ہوا، بینا کارہ از حدمصروف ہے، اور جس موضوع پر لکھنے کی آپ نے فر ماکش کی ہےاس پرصدیوں سے خامہ فرسائی ہورہی ہے، جدیدفتنوں کوچھوڑ کرایسے فرسودہ مسائل پراپنی صلاحیتیں صرف کرنے سے دریغ ہے، اس لئے اس پر لکھنے کے لئے طبیعت کسی طرح آ ماده نهیس،خصوصاً جب بیرد یکهتا هول که حضرت مخدوم مولا نا محمد سرفراز خان صاحب مدخله العالى (جن كے علم وفضل اور صلاح وتقویٰ كى زكوۃ بھى اس نا كارہ كومل <mark>جاتی تو بڑاغنی ہوجاتا) کی تحریر بھی شافی نہیں تعجمی گئی تواس نا کارہ و پیچ میرز کے بےربط الفاظ</mark> ہے کیاتسلی ہوگی؟لیکن آ پ حضرات کی فر ماکش کا ٹالنا بھی مشکل ، نا چار دو چار حروف لکھ رہا



چې فېرست «ې







ہوں،اگرمفید ہوں تو مقام شکر،'' ورنہ کالائے بدبریش خاوند۔''

مسكے كى وضاحت كے لئے چندامور محوظ ركھئے!

اوّل: .....اس میں تو نہ کوئی شک وشبہ ہے نہ اختلاف کی گنجائش کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا تذکار مقدس اعلیٰ ترین مندوبات میں سے ہے، اور اس میں بھی شبہیں کہ ''میلا د''کے نام سے جو مخفلیں سجائی جاتی ہیں ان میں بہت سی با تیں ایس ایجاد کر لی گئی ہیں جو حدو دشرع سے متجاوز ہیں، یعنی مروجہ میلا ددوچیزوں کا مجموعہ ہے، ایک مستحب ومندوب، یعنی تذکار نبوی صلی اللہ علیہ وسلم دوم وہ خلاف شرع خرافات جواس کے ساتھ چسپاں کردی گئی ہیں اور جن کے بغیر میلا دکومیلا دبی نہیں سمجھا جاتا، گویاان کو' لازمہ میلا د' کی حیثیت دے دی گئی ہیں اور جن کے بغیر میلا دکومیلا دبی نہیں سمجھا جاتا، گویاان کو' لازمہ میلا د' کی حیثیت دے دی گئی ہیں۔

دوم: ...... جو چیزا پنی اصل کے اعتبار سے مباح یا مندوب ہو، گرعام طور سے اس کے ساتھ فتیج عوارض چیپاں کر لئے جاتے ہوں ، اس کے بارے میں کیا طرز عمل اختیار کرنا چاہئے ؟ اس میں ذوق کا اختلاف ایک فطری چیز ہے ، جس کی نظر نفس مندوب پر ہوگی اس کا ذوق یہ فیصلہ کرے گا کہ ان عوارض سے تو بے شک احتر از کرنا چاہئے ، مگر نفس مندوب کو کیوں چھوڑ اجائے ، بخلاف اس کے جس کی نظرعوام کے جذبات ور جھانات پر ہوگی اس کا فتو کی ہیہ ہوگا کہ خواص تو ان عوارض سے بلا شبہ احتر از کریں گے، لیکن عوام کو ان عوارض سے کہ ان ور کناکسی طرح ممکن نہیں ، اس لئے عوام کو اس سیلاب سے بچانے کی بہی صورت ہے کہ ان کے سامنے بند باندھ دیا جائے ، بیدونوں ذوق اپنی اپنی جگہ تھے ہیں ، اور ان کے درمیان ھیقی کے سامنے بند باندھ دیا جائے ، بیدونوں ذوق اپنی اپنی جگہ تھے ہیں ، اور ان کے درمیان ھیقی عوارض کے جواز کے وہ بھی قائل نہیں ، اور جو عدم جواز کے قائل ہیں وہ بھی نفس مندوب کو عوارض کی وجہ سے نا جائز نہیں کہتے ، البتہ خلاف شرع عوارض کی وجہ سے نا جائز کہتے ہیں۔

سوم:.....اس ذوقی اختلاف کے رونما ہونے کے بعد لوگوں کے تین فریق ہوجاتے ہیں،ایک فریق توان بزرگوں کے قول وفعل کوسند بنا کراپنی بدعات کے جواز پر استدلال کرتا ہے، دُوسرافریق خودان بزرگوں کومبتدع قراردے کران پرطعن وملامت کرتا



191

چې فېرس**ت** دې







ہے، اور تیسرافرین کتاب وسنت اورائمہ مجتبدین کے ارشادات کوسنداور ججت سمجھتا ہے، اور ان کے بزرگوں کے قول وفعل کی الی تو جیہ کرتا ہے کہ ان پر طعن و ملامت کی گنجائش نہ رہے، اورا گر بالفرض کوئی تو جیہ سمجھ میں نہ آئے تب بھی میں جھ کر کہ یہ بزرگ معصوم نہیں ہیں ان پر زبان طعن دراز کرنے کو جائز نہیں سمجھتا، پہلے دونوں مسلک افراط وتفریط کے ہیں اور تیسرا مسلک اعتدال کا ہے۔

ان امور کے بعد گزارش ہے کہ حضرت جاجی صاحب نوراللہ مرقدہ کے فعل سے اہل بدعت کا استدلال قطعاً غلط ہے، کیونکہ ہماری گفتگو ''میلا د' کے ان طریقوں میں ہے جن کا تماشا دن رات اپنی آنھوں سے دیکھتے ہیں۔اس میلا دکوتو حضرت جاجی صاحب بھی جائز کہتے ہیں وہ اہل بدعت کے ہاں پایا نہیں جاتا، جائز کہتے ہیں وہ اہل بدعت کے ہاں پایا نہیں جاتا، اس کی مثال بالکل الیہ ہے کہ مرزا غلام احمد قادیانی کہتا ہے کہ ''مسیح موعود''کا آنا مسلمان ہمیشہ مانتے آئے ہیں،اور میں ''مسیح موعود'' ہوں لہذا قرآن وحدیث کی ساری پیشگو ئیاں میر حق میں ہیں، پس اگر مرزا قادیانی،قرآن وحدیث والا''مسیح موعود''نہیں،اوراس کا قرآن وحدیث کو اہل بدعت کے ہاں بھی حضرت جاجی صاحب والا''میلا د' نہیں،اس لئے حضرت کے قول وفعل کو اپنے ''میلا د'' پر حضرت حاجی صاحب والا''میلا د' نہیں،اس لئے حضرت کے قول وفعل کو اپنے ''میلا د'' پر حیاں کرنا محل مخالطہ ہے۔

بہر حال صحیح اور اعتدال کا مسلک وہی ہے جو حضرات اکابر دیو بند نے اختیار کیا کہ نہ ہم مروجہ میلا دکو صحیح کہتے ہیں اور نہ ان اکابر کو مبتدع کہتے ہیں بیر تو مسکے کی مختصر وضاحت تھی، آپ کے بارے میں میری مخلصا نہ نصیحت بیہ ہے کہ اپنی صلاحیتوں کو دین کی سر بلندی اور اپنی اصلاح پر صرف کریں، تا کہ ہم آخرت میں خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں سرخ رو ہوں، موجودہ دور میں حق طلی کا جذبہ بہت کم رہ گیا ہے۔ جس شخص نے کوئی غلط بات ذہن میں بھالی ہے ہزار دلائل سے اسے سمجھاؤا سے چھوڑ نے کے لئے تیان ہیں، بس آ دمی کا فدا ت یہ ہونا چا ہے کہ ایک بارحق کی وضاحت کر کے اپنے کام میں گے، کوئی مانتا ہے یانہیں مانتا؟ اس فکر میں نہ پڑے۔









حافظ و ظیفهٔ تو دُعا گفتن است و بس در بند آن مباش که نه شنید یا شنید

## فكرى تنظيم والول كےخلاف آ واز أُمُّانا

س.....ہم ایک دینی مدرسہ کی مجلس شور کی کے ارکان ہیں مجلس شور کی با قاعدہ رجسڑرڈ ہے، مہتم صاحب،حضرت مولا ناخیر محمرصاحبؓ کے خلیفہ ہیں، قواعد وضوابط میں درج ہے کہ بیہ مدرسہ حضرت مولا نا نانوتوی اور مولا نا تھانوی کے مسلک ومشرب کے مطابق ہوگا، مہتم صاحب کے دوصا جزاد ہے فکری تنظیم سے وابستہ ہیں، اور مجلس شوریٰ کی ناگواری کے باوجومہتم صاحب نے انہیں مدرّس تعینات کیا ہوا ہے، باپ کی سادہ لوحی سے فائدہ اٹھا کر صاحبزادوں نے زیادہ مدرّ سین دور دور سے لا کراینے ہم ذہن بھرتی کروالئے ہیں، اور اینے باپ (مہتم صاحب) کوصد رمملکت کی طرح بے اختیار کر کے مدرسہ پراپنا ہولڈ کیا ہوا ہے، جبیبا کہ آپ کے علم میں ہوگا کہ بیرحضرت شاہ ولی اللّٰدُ اورمولا نا عبیداللّٰہ سندهميّٰ کا نام لے کرلوگوں کواپنی تنظیم کی طرف مائل کرتے ہیں،ان کے اپنے ایک استاد کی رپورٹ کے مطابق پیلوگ ذاتی ملکیت کے قائل نہیں، ٹمینی کے مداح، جہادِ افغانستان کے مخالف اور روسی نظام کے حامی ہیں،عورت کی سربراہی کے قائل ہیں،تبلیغی جماعت کو ممراہ کہتے ہیں، اسی بناپراینے خلاف ذہن کے اساتذہ کو پریشان کرے نکلنے پرمجبور کردیا اور جوطلباءان کے ہم ذہن نہیں بنے انہیں بھی مدرسہ سے نکال دیا ہے، پشاور کے اخبار نجات مارچ 199۸ء کے مطابق اس تنظیم کے ذہن والے طلباء کا داخلہ صوبہ سرحد کے مدارس میں بند کر دیا گیا ہے، مولا نامجر سرفراز صاحب صفر رنصرت العلوم والوں نے بھی ایک سوال کے جواب میں انہیں اسلاف کا مخالف کھھا ہے، اور شریطان اور اس کے دوستوں کے شرسے پناہ ما تگی ہے، علاوہ ازیں حساب و کتاب میں بھی کچھ گڑ بڑ ہونے لگ گئی ہے مجلس شوریٰ میں مہتم صاحب اورشخ الحديث صاحب جامعه خيرالمدارس ملتان، مدرسه خير العلوم خير يورثاميوالي عمهتم اور ناظم مدرسه جامعه عباسیه صاد قیمنچن آباد کے علاوہ کچھ مقامی ارکان میں مہتم صاحب بیرتو







تسلیم کرتے ہیں کہ میرے بیٹوں کے نظریات درست نہیں لیکن کہتے ہیں کہ اولا دہونے کے باعث میں مجبور ہوں، ان کے خلاف کاروائی نہیں کرسکتا، بچوں کی وجہ سے مہتم صاحب نے شور کی کا اجلاس بلانا بھی چھوڑ دیا ہے، قواعد وضوابط کے خلاف، جمع شدہ رقم اپنے ذاتی اکا وَنٹ میں جمع کروا کرا پی مرضی سے خرچ کرتے ہیں، ارکانِ شور کی اگران کو پوچھا چھوڑ دیں قو مزید جری ہوکر اپنے نظریات بھیلانے میں بہت بڑھ جا ئیس گے، پوچھ کچھ کرتے رہی قدر مے تناظریت ہیں، اس عظیم اور مثالی درسگاہ کو صحیح رخ پرلانے کے لئے ان کا نکانا ضروری ہے، پوچھنا یہ ہے کہ مسلے کی رُوسے ہم ارکانِ شور کی ان کو زکا لنے کی کوشش کرتے رہیں یا خاموش ہوجا ئیں؟ مہتم صاحب یہ بھی کہتے ہیں کہ میں نے آج تک ان کے پیرصاحب سے ان کے غلاع قائد کی وجہ سے ہاتھ نہیں ملائے۔

ے بیرمان سب بی سے اس میں اور ہوئے ہوئیں ہوئی۔ ج.....میرامسلک تو اپنے اکابر کے موافق ہے، مدرسہ کے بیہ حضرات اگر اس مدرسہ میں اکابر کے مسلک پڑمل کریں تو دُنیاوآ خرت میں ان کو برکتیں نصیب ہوں گی ورنہ اندیشہ ہی اندیشہ ہے۔

ر ہا یہ کہ آپ حضرات کواس کے خلاف آواز اٹھانا چاہئے یا خاموش رہنا چاہئے؟ اس سلسلہ میں گزارش یہ ہے کہ اگر آپ کا آواز اٹھانا مفید ہوسکتا ہے تو ضرور آواز اٹھانی چاہئے اورا گرفتنہ وفساد کااندیشہ ہوتو حق تعالی شانۂ سے دعا کریں کہ اللہ تعالی اپنے بندوں کو ان کے شرسے محفوظ رکھے۔











بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى، اما بعد!

جناب محترم مولا نامحريوسف لدهيانوي صاحب ....السلام عليم!

گزارش ہے کہ چندروزقبل مجھے بھینس کالونی کمرشل ایریا کی گول مسجد میں درس قر آن سننے کا اتفاق ہوا، اپنے درس کے دوران مسجد کے پیش امام صاحب نے عذابِ قبریر

درس دیتے ہوئے فر مایا کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم اپنی قبر میں بقیدِ حیات ہیں۔اور دلائل

دیتے ہوئے فرمایا کہ: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو شخص میرے روضہَ اقدس پر

حاضری دے گا تو میں قیامت کے دن اس کے لئے شفاعت کروں گا۔ (مولا نا موصوف کا تعلق دیو بندمسلک سے ہے )۔جبکہ میں نے خودشخ القرآن حضرت مولا نا غلام الله خان

صاحب سے سنا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم وفات پاچکے ہیں اور اس پر حضرت

صاحب نے ایک کتاب'' وفات النبی'' بھی کھی ہے کہ حضورا کرم گوؤنیا کا کوئی علم نہیں ہے۔ جناب والاسے قرآن وحدیث کی روشنی میں تفصیل معلوم کرنا چا ہتا ہوں کہ:

ا:....كياحضورصلى الله عليه وسلم ايني قبر ميں زندہ ہيں؟

٢:....كيادنياوي معاملات كاآپ كام يع

۳:.....کیارسول اکرم صلی الله علیه وسلم کے روضۂ مبارک برحاضری دینا ضروری

ہے؟ جبکہ حج کے تمام ارکان مکہ مرمہ میں تکمیل کو پہنچتے ہیں۔



چې فېرست «ې



www.shaheedeislam.com

هر حِلد د



ج ....آپ كيسوال مين چندمسائل قابل تحقيق مين:

ببهلامسكله: .....مسكله حيات النبي صلى الله عليه وسلم ،اس ضمن ميس چنداً مور كاسمجھ

لیناضروری ہے:

اوّل: ..... یہ کم کو بزاع کیا ہے؟ یہ بات تو ہر عامی سے عامی بھی جانتا ہے کہ آخضرت صلی اللّه علیہ وسلم وُنیا سے رحلت فر ماگئے ہیں، اور یہ کہ آپ اپنے روضۂ مطہرہ و مقدسہ میں مدفون ہیں، اس لئے حیات النبی صلی اللّه علیہ وسلم کے مسئلے پر گفتگو کرتے ہوئے کسی کے ذہن میں یہ بات نہیں ہوتی (اور نہ ہونی چاہئے) کہ آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کی ونیوی حیات زیرِ بحث ہے نہیں! بلکہ گفتگو اس میں ہے کہ وُنیا سے رخصت ہونے کے بعد برزخ میں آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کو جو حیات حاصل ہے، اس کا تعلق جسدِ اطہر سے بھی برزخ میں آئت شیخ سے معلوم ہوگا کہ یہاں تین چیزیں ہیں:

ا:.....رُنیا کی حیات کا نه ہونا۔

۲:.... برزخ کی حیات کا حاصل ہونا۔

٣:.....اوراس برزخی حیات کا جسدِاطهر سے تعلق ہونایا نہ ہونا۔

پہلے دونکتوں میں کسی کا اختلاف نہیں، اختلاف صرف تیسرے نکتے میں ہے،

ہمارے اکابر جسدِ اطہر کو ایک خاص نوع کی حیات کے ساتھ متصف مانتے ہیں۔

دوم:....اہل حق کا عقیدہ یہ ہے کہ قبر کا عذاب وثواب برحق ہے، چنانچے شرح

عقائد سفی میں ہے:

"وعذاب القبر للكافرين ولبعض عصاة المؤمنين وتنعيم اهل الطاعة في القبر .... وسؤال منكر ونكير ثابت بالدلائل السمعية."

(شرح عقائد ص:۹۸) ترجمه:...... کافرول اور بعض گناه گارابل ایمان کوقبر میں عذاب ہونا اور قبر میں اہل اطاعت کونعت وثواب کا ملنا اور منکر ونکیر کا

www.shaheedeislam.com



چې**ف**ېرست «چ







سوال کرنا، بیتمام امور برحق میں ، دلائلِ سمعیہ سے ثابت میں۔' عقیدہ طحاویہ میں ہے:

"ونؤمن بعذاب القبر ونعيمه لمن كان لذالك اهل، وبسؤال منكر ونكير للميت في قبره عن ربه ودينه ونبيه، على ما جاءت به الآثار عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن اصحابه، والقبر روضة من رياض الجنة، او حفوة من حفو النار."

(عقيده طحاويه ص:۲۱،۲۰، مطبوعه دار المعارف الاسلاميه، آسياآباد، بلوچستان)

ترجمہ:..... 'اور ہم ایمان رکھتے ہیں کہ قبر میں عذاب یا تواب اس تخص کو ہوگا جواس کا مستحق ہو، اور منکر وکلیر قبر میں میت سے سوال کرتے ہیں، اس کے رب، اس کے دین اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ م اجمعین سے اس پراحادیث وارد ہیں، اور قبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک باغ ہے یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔''

حضرت امام ابوحنیفه رحمه الله کے رساله "فقه اکبر" میں ہے:

"وسؤال منكر ونكير في القبر حق، واعادة الروح الى العبد وضغطة القبر وعذابه حق كائن للكفار كلهم اجمعين ولبعض المسلمين."

(شرح فقدا کبر ص:۱۲اومابعد،مطبوعه مجتبائی ۱۳۴۸ھ) ترجمہ:......"اور قبر میں منکر ونکیر کا سوال کرنا برحق ہے، اور قبر میں رُوح کا لوٹا یا جانا اور میت کوقبر میں جھینچنا اور تمام کا فروں کو







اوربعض مسلمانوں کوقبر میں عذاب ہونابر حق ہے، ضرور ہوگا!'' قبر کے عذاب پرقر آن کریم کی آیات اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی احادیثِ متواترہ وارد ہیں، اورسلف صالحین، صحابہ و تا بعین رضوان الله علیہم اجمعین کااس پراجماع ہے، چنانچیشرح عقائد میں چند آیات واحادیث کا حوالہ دینے کے بعد لکھاہے:

"وبالجملة الاحاديث في هذا المعنى وفي كثير من احوال الآخرة متواترة المعنى وان لم يبلغ آحادها حد التواتر."

(شرح عقائد ص:۱۰۰، مطبوعہ مکتبہ خیر کیر، کراچی)
ترجمہ: ..... واصل میہ کہ عذاب و ثواب قبر اور بہت سے
احوال آخرت میں احادیث متواتر ہیں، اگر چفر دأفر دأ آحاد ہیں۔'
شرح عقائد کی شرح '' نبراس'' میں ہے:

"شم قد روی احادیث عذاب القبر وسؤاله عن جمع عظیم من الصحابة فمنهم عمر بن الخطاب، وعشمان بن عفان، وانس بن مالک، والبراء، وتمیم الداری، وثوبان، و جابر بن عبدالله، وحذیفة، وعبادة بن صامت، وعبدالله بن رواحة، وعبدالله بن عباس، وعبدالله بن عمر، وعبدالله بن مسعود، وعمرو بن العاص، ومعاذ بن جبل، وابوامامة، وابو الدرداء، وابو هریرة، وعائشة رضی الله عنهم، ثم روی عنهم اقوام لا یحطی عددهم." (نبراس ص:۲۰۸، مبطوع مکتبامدادی، ملتان) ترجمه: سن رضوان الله علیم الجمین کی ایک برسی ماعت سے مروی صحابی کرام رضوان الله علیم الجمین کی ایک برسی عدت سے مروی



المرسف والم

ہیں، جن میں مندرجہ ذیل حضرات بھی شامل ہیں:





حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت الس، حضرت براء، حفرت تميم داري، حضرت ثوبان، حضرت جابر، حضرت حذيفه، حضرت عباده، حضرت عبدالله بن رواحه، حضرت عبدالله بن عماس، حضرت عبدالله بن عمر، حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت عمرو بن عاص، حضرت معاذبن جبل، حضرت ابوامامه، حضرت ابوالدرداء، حضرت ابو ہر ریرہ ،حضرت عائشہ، رضی اللّٰعنهم ، پھران ہے اتنی قو مول نے روایت کی ہے، جن کی تعداد کا شار نہیں کیا جاسکتا۔''

امام بخاری رحمہ اللہ نے عذابِ قبر کے باب میں قرآن کریم کی تین آیات اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی چھا حادیث ذکر کی ہیں، جومندرجہ ذیل یائچ صحابہؓ ہے مروی بین: حضرت براء بن عازب، حضرت عمر، حضرت عائشه، حضرت اساء اور حضرت انس بن (د نکھئے میچی بخاری ج:۱ ص:۱۸۳) ما لك رضى الله عنهم \_

اس كے ذيل ميں حافظ الدنيا ابن حجرع سقلاني رحمه الله لکھتے ہيں:

"وقد جاء في عذاب القبر غير هذه الاحاديث: منها عن ابي هريرة، وابن عباس، وابي ايوب، وسعد، وزيد بن ارقم، وام خالد في الصحيحين او احدهما، وعن جابر عند ابن ماجة، وابي سعيد عند ابن مردوية، وعمر، وعبدالرحمٰن بن حسنة، وعبدالله بن عمر و عند ابي داؤد، وابن مسعود عند الطحاوي، وابي بكرة واسماء بنت يزيد عند النسائي، وام مبشر عند ابن ابي شيبة، وعن غيرهم."

(فتح الباري ج: ٣٠ ص: ٢٢٠ ، دارالنشر الكتب الاسلاميه الهور) ترجمه:..... 'اور عذابِ قبر میں ان مذکورہ بالا احادیث کے علاوہ اور احادیث بھی وارد ہیں، چنانچہان میں سے حضرت



جه فهرست «ج





ابو ہربرہ، ابن عباس، ابو ابوب، سعد، زید بن ارقم اور ام خالد -رضوان الله علیم الجمعین - کی احادیث توضیحین میں بیان میں سے ایک میں موجود ہیں۔

اور حضرت جابراً کی حدیث ابن ماجه میں ہے، حضرت ابوسعیداً کی حدیث ابن مردویہ نے روایت کی ہے، اور حضرت عمراً، عبدالرحمٰن بن حسنہ اور عبدالله بن عمرا گاکی ابوداؤد میں ہیں، حضرت ابن مسعوداً کی حدیث طحاوی میں ہے، حضرت ابوبکراہ اور اساء بنت بزیداً کی احادیث نسائی میں ہیں، اور حضرت ام بشراکی حدیث مصنف ابن ابی شیبہ میں ہے، اور ان کے علاوہ دُوسرے صحابہ ہے بھی احادیث مروی ہیں۔'

اور مجمع الزوائد (ج:۳ ص:۵۵،مطبوعه دارالکتاب بیروت) میں یعلیٰ بن سیابہؓ گ روایت بھی نقل کی ہے۔

یقریباً تمیں صحابہ کرامؓ کے اسائے گرامی کی فہرست ہے، جومیں نے عجلت میں مرتب کی ہے، اور جن سے عذاب قبر کی احادیث مروی ہیں، اس لئے قبر کے عذاب وثواب کے متواتر ہونے میں کوئی شبنہیں۔

سوم:..... جب بینابت ہوا کہ قبر کا عذاب و تواب برحق ہے، اور بیابل حق کا اجماعی عقیدہ ہے تواب اس سوال پرغور کرناباقی رہا کہ قبر کا بیعذاب و تواب صرف رُوح سے متعلق ہے یا میت کے جسم عضری کی بھی اس میں مشارکت ہے؟ اور بید کہ اس عذاب و تواب کا محل آیا یہی حسی گڑھا ہے جس کوعرف عام میں '' قبر'' سے موسوم کیا جاتا ہے یا برزخ میں کوئی جگہ ہے جہاں میت کوعذاب و تواب ہوتا ہے، اور اسی کوعذاب قبر کے نام سے یا دکیا جاتا ہے؟

اس سوال کا جواب میہ ہے کہ: آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کے ارشادات کے ستع سے بالبداہت معلوم ہوتا ہے کہ قبر کا عذاب وثواب صرف رُوح کونہیں ہوتا بلکہ میّت کاجسم









بھی اس میں شریک ہے، اور میہ کہ عذاب و تواب کا کل یہی حسی قبر ہے جس میں مردہ کو ذن کیا جا تا ہے، مگر چونکہ بیعذاب و تواب و و سرے عالم کی چیز ہے، اس لئے میت پر جو حالات قبر میں گزرتے ہیں، زندوں کو ان کا ادراک و شعور عموماً نہیں ہوتا (عموماً اس لئے کہا کہ بعض اوقات بعض اُ مور کا انکشاف بھی ہوجاتا ہے) جس طرح نزع کے وقت مرنے والافر شتوں کو دیکھتا ہے اور و و سرے عالم کا مشاہدہ کرتا ہے، مگر پاس بیٹھنے والوں کو ان معاملات کا ادراک و شعور نہیں ہوتا جو نزع کی حالت میں مرنے والے پر گزرتے ہیں۔

ہمارے اس دعویٰ پر کہ عذاب و تواب اسی حسی قبر میں ہوتا ہے اور یہ کہ میّت کا بدن بھی عذاب و تواب سے متأثر ہوتا ہے، احادیثِ نبویہ سے بہت سے شواہد پیش کئے جاسکتے ہیں، مگر چونکہ ان شواہد کا استیعاب نہ تو ممکن ہے اور نہ ضروری ہے، اس لئے چند عنوانات کے تحت ان شواہد کا نمونہ پیش کرتا ہول:

## ا:....حديثِ جريد:

"عن ابن عباس (رضى الله عنه) قال: مر النبى صلى الله عليه وسلم بقبرين (وفى رواية: فسمع صوت انسانين يعذبان فى قبورهما) فقال: انهما ليعذبان وما يعذبان فى كبير، اما احدهما فكان لا يستتر من البول، واما الآخر فكان يمشى بالنميمة. ثم اخذ جريدة رطبة فشقها نصفين فغرز فى كل قبر واحدة. قالوا: يا رسول الله! لم فلعت هذا؟ قال: لعله يخفف عنهما ما لم يبيسا."

ترجمہ:..... '' حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم دوقبروں کے پاس سے گزرے تو آپ سلی الله علیه وسلم نے دوآ دمیوں کی آ واز سنی ، جن کوقبر میں عذاب مور ہاتھا، آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: ان دونوں قبر والوں کو مور ہاتھا، آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: ان دونوں قبر والوں کو











عذاب ہورہا ہے،اورعذاب بھی کسی بڑی چیز برنہیں ہورہا ہے(کہ جس سے بچنا مشکل ہو)،ان میں سے ایک تو پیشاب سے نہیں بچنا تھا،اور دُوسرا چغل خورتھا۔ پھرآپ صلی اللہ علیہ وسلم نے (کھجور کی) ایک تر شاخ کی اوراس کو بچے سے آ دھوں آ دھ چیرا، انہیں ایک ایک کرکے دونوں قبروں پرگاڑ دیا۔صحابہؓ نے (پید کھیکر) پوچھا:یارسول اللہ! آپ نے ایسا کیوں کیا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شاید (اس عمل سے) ان کے عذاب میں (اس وقت تک کے لئے) تخفیف ہوجائے جب تک کہ بیشاخیس خشک نہ ہوں۔''

مروی ہے:

ا:....حضرت ابوبكره رضى الله عنه ـ

(ابن ماجه ص:۲۹، مجمع الزوائدج: اص:۲۰۷، فتح الباری ج: اص:۳۲۱)

۲:....حضرت ابو ہر برہ رضی اللّٰدعنه۔

(ابن ابی شیبه ج:۱ ص:۱۷ ساموار دالظمآن ص:۱۹۹، مجمع ج:۳ ص:۵۵)

سر:.....حضرت انس رضي الله عنه **﴿ جُمِعَ الزوائد جَ:ا ص: ٢٠٨** 

٧:.....حضرت جابررضي الله عنه (افراد دارقطني، فق الباري ج: ١ ص: ٣١٧)

۵:.....حضرت ابورافع رضي الله عنه - (نسائي بحواله فتح الباري ج: اص: ۳۱۹)

٢:.....حضرت ابوا مامه رضي الله عنه - (مجمع ج.٣ ص:٥٦)

٢٠٤٠ ص: ١٠٥ ص: ٢٠٤٠)

9:....حضرت يعلى بن سيابه رضى الله عنه-

(ابن الي شيبه ج:۳ ص:۲۷م، مجمع ج:۳ ص:۵۵)

• ا:....اس نوعیت کا ایک اور واقعه حضرت جابر رضی الله عنه سے سیحے مسلم میں



چې فېرس**ت** دې



(m.m)

چەفىرى**ت**ھ



ج:۲ ص:۱۸مین منقول ہے۔

اا:.....اوراس نوعیت کا ایک اور واقعه حضرت ابو ہریرہ رضی اللّدعنہ سے مسندِ احمد میں بسند صحیح منقول ہے۔ میں بسند صحیح منقول ہے۔

۲۱: ..... نیز اسی نوعیت کا ایک واقعه مصنف ابن الی شیسه ج.۳۳ ص:۲۷ اور

مندِاحد میں حضرت یعلیٰ بن سیابہ رضی اللہ عنہ ہے منقول ہے۔ (مجمع ج.۳ ص:۵۵)

ان احادیث میں ہمارے دعویٰ پر درج ذیل شواہد ہیں:

د نے باس سے گزرتے ہوئے عذابِ قبر کوئی کی باس سے گزرتے ہوئے عذابِ قبر کومسوں فرمانا،اور جن دوشخصوں کوعذابِ قبر ہور ہاتھاان کی آ واز سننا۔

﴿ :....اور دریافت کرنے پریہ فرمانا کہ: شایدان کے عذاب میں کچھ تخفیف

ہوجائے جب تک کہ بیشاخیں خشک نہ ہول۔

اگریہ گڑھا، جس کو قبر کہا جاتا ہے، عذابِ قبر کامحل نہ ہوتا توان شاخوں کو قبروں پر نصب نہ فرمایا جاتا، اورا گرمیت کے بدن کوعذاب نہ ہوتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان دو شخصوں کی آواز نہ سنتے، اور نہ قبر کے یاس سے گزرتے ہوئے عذابِ قبر کااحساس ہوتا۔

رية في مردمة برك من الله عليه وسلم كاعذابٍ قبر كوسننا: ٢:......آنخضرت صلى الله عليه وسلم كاعذابٍ قبر كوسننا:

اُو پر حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کی حدیث میں آیا ہے:

"فسمع صوت انسانين يعذبان في قبورهما."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۳۴)

ترجمه:...... "تخضرت صلى الله عليه وسلم نے دوآ دميوں

كى آواز سنى جن كوقبر ميں عذاب ہور ہاتھا۔''

يمضمون بھی متعددا حادیث میں آیا ہے:

ا: ..... "عن ابى ايوب الانصارى رضى الله عنه
 قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ما غربت

www.shaheedeislam.com





الشمس فسمع صوتا، فقال: یهود تعذب فی قبورها."
(صیح بخاری ج: اص:۱۸۲، صیح مسلم ج: ۲ ص:۲۸۲)
ترجمه: " دخفرت ابوایوب انصاری رضی الله عنه سے
روایت ہے کہ: آنخضرت صلی الله علیه وسلم غروب آ قاب کے بعد باہر
فکلی ق آ وازشی ، فرمایا: یہودکوان کی قبروں میں عذاب ہورہا ہے۔"

7: ..... "عن انس رضى الله عنه قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم فى نخل لابى طلحة يبرز لحاجته. قال: وبلال يمشى وراءه يكرم نبى الله صلى الله عليه ولسم ان يمشى الى جنبه، فمر نبى الله صلى الله عليه وسلم بقبر فقام حتى تم اليه بلال، فقال: ويحك يا بلال! هل تسمع ما اسمع؟ قال: ما اسمع شيئا! قال: صاحب القبر يعذب! فسأل عنه فوجد يهو ديا. " (رواه احمد ورجاله رجال الصحيح. مُحَمَّ الروائد جَمَّ الروائد على شرط واخرجه فى المستدرك جَمَّ الروائد صحيح على شرط الشيخين واقره الذهبى.)

ترجمہ: ..... ' حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، حضرت ابوطلح ﷺ کے گھجوروں کے باغ میں قضائے حاجت کے لئے تشریف لے جارہے تھے، حضرت بلال آپ کے بیچھے چل رہے تھے، ادب کی بنا پر برابر نہیں چل رہے تھے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک قبر کے پاس سے گزرے تو کھڑے ہوگئے، یہاں تک کہ حضرت بلال بھی آپنچ، فرمایا: بلال! کیاتم بھی سن رہے ہوجو میں سن رہا ہوں؟ عرض کیا: فرمایا: بلال! کیاتم بھی سن رہے ہوجو میں سن رہا ہوں؟ عرض کیا:









صلی الله علیه وسلم نے اس قبر کے بارے میں دریافت فرمایا کہ بیہ کس کی قبر ہے؟ تو معلوم ہوا کہ یہودی کی قبر ہے ۔''

":....." عن انس رضى الله عنه قال: اخبرنى من لا اتهم من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم وبلال يمشى بالبقيع، اذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا بلال! هل تمسع ما اسمع؟ قال: والله يا رسول الله ما اسمعه! قال: الا تسمع اهل هذه القبور يعذبون في قبورهم؟ يعنى قبور اهل الجاهلية."

(رواه احمد ورجاله رجال الصحيح، مجمح الزوائد ج: ۳ ص:۵۲) ترجمه:..... ' حضرت انس رضى الله عنه فرماتے ہیں که:

رجمہ: ..... حضرت اس رضی اللہ عنہ فرمائے ہیں کہ:
مجھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں سے کسی صاحب نے
ہتایا کہ: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت بلال بقیع میں چل
رہے تھے،اچا نک آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بلال! جو کچھ
میں سن رہا ہوں، کیاتم بھی سن رہے ہو؟ عرض کیا: اللہ کی قتم! یا رسول
اللہ! میں اس کونہیں سن رہا فرمایا: کیاتم اہلِ قبور کو سنتے نہیں ہو؟ ان کو
قبروں میں عذاب ہورہا ہے!''

٣: ..... "عن جابر بن عبدالله رضى الله عنه قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم محلا لبنى النجار، فسمع اصوات رجال من بنى النجار ماتوا فى الجاهلية يعذبون فى قبورهم، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فزعًا فامر اصحابه ان يتعوذوا من عذاب القبر." (رواه احمد والبزار، ورجال احمد رجال الصحيح. مجمد الزواكد









ج:۳ ص:۵۵۔و کشف الاستار عن ذوائد البزاد ج:۱ ص:۳۲)

ترجمہ:.....، دحضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:
رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم بنونجار کی ایک جگہ میں داخل ہوئے تو بنونجار
کے چند مُر دوں کی آ وازسنی ، جو جابلیت کے زمانے میں مرے تھاور
ان کو قبروں میں عذاب ہور ہاتھا، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم وہاں سے
گھبرا کر نکلے، اوراپنے صحابۂ و حکم فرمایا کہ عذاب قبرسے پناہ مانگیں۔'
ان احادیث میں قبروں کے پاس جاکر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عذاب قبر
کوسننا فدکور ہے، اگر میگڑھے (جن کو قبریں کہا جاتا ہے) عذاب کامحل نہ ہوتے اور
قبروں میں مدفون ابدان کوعذاب نہ ہوتا، تو اس عذاب قبروں کے پاس سننا نہ ہوتا۔

سا:.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے علاوہ دوسروں کے لئے بھی عذابِ قبر کاسنناممکن ہے:

متعددا حادیث میں بیمضمون بھی وار دہوا ہے کہا گریما ندیشہ نہ ہوتا کہتم مُر دوں کو فن کرنے کی ہمت نہیں کرسکو گے تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا کہ قبر کا جوعذاب میں سنتا ہوں وہ تم کو بھی سنادیتے ،اس مضمون کی چندا حادیث درج کی جاتی ہیں:

ا: ..... "عن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: بينما النبى صلى الله عليه وسلم فى حائط لبنى النجار على بغلة له ونحن معه اذ حادت به فكادت تلقيه واذا اقبر ستة او خسمة او اربعة -قال: كذا كان يقول الجريرى - فقال: من يعرف هذه الاقبر؟ فقال رجل: انا! قال: فمتى مات هؤلاء؟ قال: ماتوا فى الاشراك!

الجريرى - فقال: من يعرف هذه الاقبر؟ فقال رجل: انا! قال: فمتى مات هؤلاء؟ قال: ماتوا في الاشراك! فقال: ان هذه الامة تبتلى في قبورها فلو لا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر الذي اسمع









(صحیحمسلم ج:۲ ص:۳۸۲)

منه .... الحديث."

ترجمہ:.....''حضرت زید بن ثابت رضی اللّٰدعنہ فرماتے

ہیں کہ: ایک روز آنخضرت صلی الله علیہ وسلم اینے نچر پر سوار ہوکر

بنو بجار کے ایک باغ میں تشریف لے گئے، ہم بھی آ پ صلی اللہ علیہ

وسلم کے ہمراہ تھے،اچا نک خچر بدک گیا قریب تھا کہ آ پ سلی اللہ علیہ

وسلم گرجاتے، وہاں کوئی چار، یانچ یا چیقبریں تھیں، آ پےسلی اللہ علیہ

وسلم نے فرمایا: ان قبروں کوکوئی پہچانتا ہے؟ ایک آ دمی نے عرض کیا:

جی باں! میں جانتا ہوں۔آپ سلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: بیرکب

مرے تھے؟ اس نے عرض کیا: حالت ِ شرک میں! پھر آ پ صلی اللہ

علیہ وسلم نے فرمایا: بےشک بیلوگ اپنی قبروں میں عذاب دیئے

جاتے ہیں، اور اگر مجھے بیاندیشہ نہ ہوتا کہتم اینے مردے وفن کرنا

جھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتا کہ وہتہمیں بھی عذابِ قبر

سنادييتے جس طرح ميں سنتا ہوں۔''

یہی حدیث میچے ابن حبان میں حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے

(مواردالظمآن ص:۲۰۲) مروی ہے۔

٣: ..... "عن انس رضى الله عنه ان النبي صلى

الله عليه وسلم سمع صوتا من قبر، فقال: متى مات

هـٰذا؟ قالوا: مات في الجاهلية! فسر بذالك وقال: لو

لا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم عذاب القبر."

(سنن نسائی ج:۱ ص:۲۹۰ صیح مسلم ج:۲

ص: ٣٨٦، موارد الظمآن ص: ٢٠٠)

ترجمه:..... ' حضرت انس رضى الله عنه فرماتے ہیں کہ:

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے ایک قبر ہے آ وازسنی تو فر مایا: یہ ک

ده فهرس**ن** ده نج



www.shaheedeislam.com





مراتها؟ آپ صلی الله علیه وسلم کو بتلایا گیا که زمانهٔ جا ہلیت میں! اس پرآپ صلی الله علیه وسلم خوش ہوئے اور فرمایا: اگر مجھے بیاندیشہ نہ ہوتا کہتم اپنے مُر دے دُن کرنا چھوڑ دوگے تو میں الله تعالیٰ سے دعا کرتا کہتم پیں بھی عذاب قبر ہوتا ہوا سائی دیتا۔''

٣: ..... 'عن انسس رضى الله عنه قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم خربًا لبنى النجار كأنه يقضى حاجته فخرج وهو مذعور، فقال: لو لا ان تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر ما اسمعنى. " (اناده صحح كنزالعمال ج: ١٥ ص: ٣٢٩٣٠)

ترجمہ:.....: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بنونجار کے ویرانے میں قضائے حاجت کے لئے تشریف لے گئے تو گھبرا کر نکلے، اور فرمایا: اگریہ اندیشہ نہ ہوتا کہ تم مُر دوں کو ڈن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالی سے دعا کرتا کہ تمہیں بھی وہ عذا ہے قبر سنادے جومیں سنتا ہوں!''

مندرجه بالااحادیث جارے مدعا پرتین وجه سے شاہد ہیں: ا:.....آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کاعذابِ قبر کوخودسنا۔

۲:.....اور پیفر مانا که میں الله تعالیٰ ہے دعا کرتا که تمہیں بھی عذابِ قبر سنادیں،

جو میں سن رہا ہوں، جس سے معلوم ہوا کہ عذابِ قبر کا سننا ہمارے حق میں بھی ممکن ہے، اگر عذاب کا تعلق قبر کے گڑھے سے نہ ہوتا تو قبروں کے اس عذاب کے سننے کی کوئی وجہ نہ تھی۔

۳:.....اور بيفر مانا كه: انديشه بيه كه خوف كى وجه سے ثم مُر دوں كو دُفن كرنا چيورٌ

دوگے،اگرعذاب کاتعلق قبرے گڑھے سے نہ ہوتا تواس اندیشہ کی کوئی وجہ نہ تھی۔

ه: .... بهائم كاعذاب قبركوسننا:

اُو پر حضرت زید بن ثابت اور ابوسعید خدری رضی الله عنهما کی احادیث میں











عذابِ قبرے سننے سے جانور کا بد کنا مذکور ہے، بیمضمون بھی متعدداحادیث میں آیا ہے کہ مردے کو قبر میں جوعذاب ہوتا ہےاس کوجن وانس کے علاوہ قریب کے سب حیوانات سنتے ہیں،اس سلسلہ میں درج ذیل احادیث کے الفاظ ملاحظہ فرمائیں:

ا:....حديث السرضي الله عنه:

"ثم يضرب بمطرقة من حديد ضربة بين اذنيه

فيصيح صيحة يسمعها من يليه الا الثقلين."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۷۵۸،سنن ابوداؤد ج:۲ ص:۹۵۳، نسائی ج:۲ ص:۲۸۸، منداحه ج:۳ ص:۲۲۱،۲۳۲) ترجمہ:..... پھراس (مردے) کولوہے کے ہتھوڑے سے اس کے کانوں کے درمیان ماراجاتا ہے،جس سے وہ مردہ ایسی چیخ مارتا ہے جسے جن واکس کےعلاوہ قریب کے تمام حیوانات سنتے ہیں۔'' ٢:....حديث ابو هريره رضى الله عنه:

"فيفتح له باب من جهنم، ثم يضرب ضربة تمسع كل دابة الا الثقلين."

(رواه البزار، مجمد الزوائد ج.٣ ص:٥٣، كشف الاستار عن زوائد البزار ج: اص: ١١٣) ترجمہ:.....' پھراس کے لئے جہنم کا ایک دروازہ کھول دیا جاتا ہے، پھراس کو ماری جاتی ہے الیمی مار کہ اس کو سنتے ہیں تمام جانورسوائے جن وانس کے۔''

سى: .....حديث ابوسعيد خدري رضى الله عنه:

"ويفتح له باب الى النار ثم يقمعه قمعة بالمطراق يسمعها خلق الله كلهم غير الثقلين."

(منداحمه ج:۳ ص:۲۹۲، کشف الاستار ج:۱ ص:۳۱۲م، مجمع الزوائد ج:۳ ص:۴۸)

www.shaheedeislam.com









ترجمہ: ..... "پھراس ( کافرمردے) کے لئے دوزخ کی طرف دروازہ کھول دیا جاتا ہے، پھر فرشتہ اس کواپیا گرز مارتا ہے جس کو جن وانس کےعلاوہ اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوق سنتی ہے۔'' م.....حديث براء بن عازب رضي الله عنه:

"فيضربه بها ضربة يسمعها ما بين المشرق والمغرب الاالثقلين فيصير ترابًا قال ثم تعاد فيه (سنن ابوداؤر ج:۲ ص:۸۵۴) الروح."

ترجمه:.....'' پس فرشته اس کوایسی ضرب لگا تا ہے،جس کو جن وانس کے سوامشرق ومغرب کے درمیان کی ساری مخلوق سنتی ہے، وہ اس ضرب سے مٹی ہوجاتا ہے۔ فرمایا: پھراس میں دوبارہ رُوحِ لوٹائی جاتی ہے۔''

۵:....حدیث عائشه رضی الله عنها:

"انهم معذبون عذابا تسمعه البهائم كلها." (صحیح بخاری ج:۲ ص:۹۴۲، صحیح مسلم ج:۱ ص:۲۱۷) ترجمہ:..... ''مُردول کقبرول میں ایساعذاب دیاجا تاہے

> جس کوسب چویائے سنتے ہیں۔'' ٢:..... حديث المبشر رضى الله عنها:

"عن ام مبشر قالت: دخل عليَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وانا في حائط من حوائط بني النجار فيه قبور منهم، وهو يقول: استعيذوا بالله من عذاب القبر! فقلت: يا رسول الله! وللقبر عذاب؟ قال: نعم! انهم ليعذبون في قبورهم تسمعه البهائم."

(رواه احمد ورجاله رجال الصحيح، مجمع الزوائد ج:٣ ص:٥٦،مواردالظمآن ص:٠٠٠)











ترجمه: ..... ' حضرت ام مبشر رضى الله عنها فر ما تى بين كه: میں ایک دن بنونجار کے باغ میں تھی کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے، وہاں بنونجار کی کچھ قبرین تھیں (انہیں دیکھ کر) آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: الله تعالی سے عذابِ قبر سے پناہ مانگو! میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! کیا قبر میں عذاب دیاجا تا ہے؟ آپ صلی الله علیه وسلم نے فر مایا: ہاں! بے شک انہیں اپنی اپنی قبروں میں عذاب دیاجار ہاہے، جسے تمام جانور سنتے ہیں۔''

٧:.....حديث حضرت عبدالله بن مسعود رضي الله عنه:

"ان الموتلي ليعذبون في قبورهم حتى ان البهائم تسمع اصواتهم."

(رواه الطبر انی فی الکبیرواشاده حسن مجمع الزوائد ج:۳ ص:۵۲) ترجمه:..... وتخضرت صلى الله عليه وسلم نے فرمايا كه: مُر دول کوان کی قبرول میں عذاب ہوتا ہے، یہاں تک کہ چویائے ان کی آواز سنتے ہیں۔''

٨:.....هديث الى سعيد خدرى رضى الله عنه:

"كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر وهو يسير على راحلته فنفرت، قلت: يا رسول الله! ما شأن راحلتك نفرت؟ قال: انها سمعت صوت رجل يعذب في قبره فنفرت لذالك."

(رواه الطبراني في الاوسط وفيه جابر الجعفي وفيه كلام كثير وقد وثق، مجمع الزوائد ج:٣ ص:٥٦) ترجمہ:..... 'ایک سفر میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھا،آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ناقہ پرتشریف لے جارہے تھے کہ











اچانک سواری بدک گئی، میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ کی سواری کوکیا ہوا؟ یہ بدک کیوں گئی؟ فرمایا: اس نے ایک شخص کی آواز
سن جس کواس کی قبر میں عذاب ہور ہاہے، اس کی وجہ سے بدک گئی۔'
ان احادیث میں جن وانس کے علاوہ باقی حیوانات کا عذاب قبر کوسنمنا ندکور ہے،
ان احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ عذاب قبرایک حسی چیز ہے جس کو خصر ف اس عالم میں ان احادیث ہیں ہوتا ہے، جن و انس کے علاوہ باقی مخلوق کواس کا ادراک بھی ہوتا ہے، جن و انس کو جوادراک نہیں ہوتا اس میں ایک حکمت سے ہے کہ ان کا ایمان ، ایمان بالغیب رہے۔ دوسری وہ حکمت ہے جواویر بیمان ہو چکی ہے کہ اگر عذاب قبر کا انکشاف انسانوں کو عام طور سے ہوجایا کرتا تو کوئی شخص مُر دوں کو قبرستان میں فن کرنے کی ہمت نہ کرتا۔ بہر حال اس عذاب کا محسوس ہونا اس امر کی دلیل ہے کہ عذاب قبراسی گڑھے میں ہوتا ہے اور سے کہ میت کہ میت کہ میت ہوتا ہے اور سے کہ میت کے بدن کو بھی ہوتا ہے۔ ور سے کہ میت ہوتا ہے۔ ور سے کہ میت ہوتا ہے۔ کے بدن کو بھی ہوتا ہے۔

۵:....عذابِ قبر کے مشاہدہ کے واقعات:

عذابِ قبر کوانسانوں اور جنات کی نظر سے پوشیدہ رکھا گیا ہے، لیکن بعض اوقات خرقِ عادت کے طور پر عذابِ قبر کے کچھ آثار کا مشاہدہ بھی کرادیا جاتا ہے، اس نوعیت کے بے شار واقعات میں سے چندوا قعات ذیل میں درج کئے جاتے ہیں:

ا:....."عن قبيصة بن ذويب رضى الله عنه قال:

اغار رجل من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على سرية من المشركين فانهزمت فغشى رجل من المسلمين رجلا من المشركين وهو منهزم فلما اراد ان يعلوه بالسيف قال الرجل: لا الله الا الله! فلم ينزع عنه حتى قتله، ثم وجد فى نفسه من قتله فذكر حديثه لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله عليه



MIT

چە**فىرسى** ھۇ





ترجمہ: ..... ' حضرت قبیصہ بن ذویب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں سے ایک صاحب نے مشرکین کے ایک دستہ پر حملہ کیا، اس دستہ کو شکست ہوئی، پھرایک مسلمان نے مشرکوں کے ایک آ دمی کو بھا گتے ہوئے جائیا، جب اس پر تلوارا گھانے کا ارادہ کیا تو اس شخص نے ' لا اللہ الا جائیا، جب اس پر تلوارا گھانے کا ارادہ کیا تو اس شخص نے ' لا اللہ الا کردیا، پھراس کے خمیر نے اس کے تل پر ملامت کی، چنا نچہ اس نے اپنا قصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ذکر کیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سن کر فر مایا: تو نے اس کا دل کرید کر کیوں نہ دکھے لیا؟ تھوڑی مدت گزری تھی کہ اس قاتل کا انتقال ہوگیا، اسے دفن کیا گھر کے لوگوں نے یہ قصہ رسول اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا گیا مگرا گلے دن دیکھا گیا کہ وہ کھلی زمین پر پڑا ہے، اس کے گھر کیواں نے یہ قصہ رسول اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اس کو قون کر دو! دوبارہ دفن کیا، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اس کو قون کر دو! دوبارہ دفن









کیا گیا تو پھر دیکھا کہ زمین پر پڑا ہوا ہے، تین باریمی ہوا، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: زمین نے اس کو قبول کرنے سے انکار کردیا ہے، اسے کسی غارمیں ڈال دو!"

انس بن مالک رضی الله عنه قال: كان منا رجل من بنی النجار قد قرأ البقرة و آل عمران وكان يكتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلق هاربا حتى لحق باهل الكتاب، قال: فرفعوه، قالوا: هذا قد كان يكتب لمحمد فاعجبوا به فما لبث ان قصم الله عنقه فيهم فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا أحفروا له فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، فتركوه لا فواروه فاصبحت الارض قد نبذته على وجهها، فتركوه منبوذًا." (صحيح بخارى ج:۱ ص:۱۵/۱۱/۱۵۰۵ منداحد خ:۳ ص:۲۵/۱۱/۱۱/۱۵۰۹ منداحد خان بخوارد الظمآن عنداحد خان به كرى خان بخوارد الظمآن

ترجمہ:..... ' حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ایک شخص ہم سے یعنی بنونجار سے تھا، اس نے سور ہ بقر ہ اور سور ہ آل عمران پڑھی ہوئی تھی ، اور رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے وی کھا کر تا تھا، پھر وہ بھاگ کرا ہل کتاب سے جاملا ، انہوں نے اس کو خوب اُچھالا اور کہا کہ: یہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم ) کے لئے وحی لکھا کرتا تھا، وہ لوگ اس پر بہت خوش ہوئے ، پچھ ہی دنوں بعد اللہ تعالی نے اس کی گردن تو ڑ دی (یعنی مرگیا) ، انہوں نے گڑھا کھود کراسے فن کر دیا ، تنہوں نے اس کو باہر پھینک دیا ، انہوں نے فن کر دیا ، تنہوں نے اس کو باہر پھینک دیا ، انہوں نے فن کر دیا ، تنہوں نے اس کو باہر پھینک دیا ، انہوں نے اس کو باہر پھینک دیا ، انہوں نے اس کو باہر پھینک دیا ، انہوں نے کہ









اسے پھر دفن کیا، زمین نے اسے پھر باہر پھینک دیا، انہوں نے سہ بارہ دفن کیا، زمین نے اسے پھراُ گل دیا، عاجز ہوکرانہوں نے اسے بغیر دفن کے پڑار ہے دیا۔''

٣٠:..... "عن اسامة بن زيد قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا فكذب عليه، فدعا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجد ميتا قد انشق بطنه ولم تقبله الارض."

(بيهقى دلائل النبوة ج:٢ ص:٣٢٥، خصائص كبرى ج:٢ ص:٥٨)

ترجمہ: "" حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو (کسی کام سے) بھیجا، اس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کر کے ایک حجموث بولا، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے حق میں بددعا فرمائی، اس کے نتیجہ میں وہ مردہ حالت میں پایا گیا، اس کا پیٹ پھٹا ہوا تھا، اور زمین نے اسے قبول نہیں کیا۔ "

سلى الله عليه وسلم وقد بعث جيشا من المسلمين الى صلى الله عليه وسلم وقد بعث جيشا من المسلمين الى المشركين - الى قوله - فلم يلبث الا يسيرا حتى مات فدفناه فاصبح على ظهر الارض، فقالوا: لعل عدوا نبشه فدفناه ثم امرنا غلماننا يحرسونه فاصبح على ظهر الارض فقلنا: لعل الغلمان نبشوه، فدفناه ثم حرسناه بانفسنا فاصبح على ظهر الارض، فالقيناه في بعض بانفسنا فاصبح على ظهر الارض، فالقيناه في بعض تلك الشعاب. وفي رواية: فنبذته الارض فاخبر النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ان الارض لتقبل من هو اشر









منه، و لٰکن الله احب ان یویکم تعظیم حرمه لا اله الا الله. " (سنن ابن ماجه ص: ۲۸۱، دلاکل النوه تیم قی ج: ۷ ص: ۱۲۸ دلاکل النوه تیم قی ج: ۷ ص: ۱۲۸ دلاکل النوه تیم قی ج: ۷ ص: ۱۲۸ دلاکل النوه تیم قی جه سے روایت ہے کہ: آنحضرت عمل الله علیه وسلم نے مسلمانوں کا ایک شکر کافروں سے جہاد کے لئے بھیجا، (اس کے بعد ایک شخص کے قل کا واقعہ ذکر کیا)، پھروہ قاتل چند ہی دنوں کے بعد مرگیا، ہم نے اس کو فن کیا توضیح کو کھلی زمین پر پڑا تھا، ہم نے سوچا شاید کسی دخمن نے اس کو اُکھاڑ بھینکا ہے، ہم نے دوبارہ وُن کردیا، اور اس پر اپنے غلاموں کا بہرہ لگادیا، اگلے دن پھرزمین کی سطح پر پڑا تھا، ہم نے سوچا شاید غلام سوگئے ہوں گے، ہم نے تیسری باروفن کیا اورخود پہرہ دیا، کین اگلے دن پھرزمین پر پڑا تھا، ہم نے سوچا شاید غلام سوگئے ہوں گے، ہم نے تیسری باروفن کیا اورخود پہرہ دیا، کین اگلے دن پھرزمین پر پڑا تھا، بالآخر ہم نے اسے ایک غارمیں ڈال دیا۔ اور ایک روایت میں ہے کہ: زمین نے اسے باہر پھینک

اورایک روایت میں ہے کہ: زمین نے اسے باہر پھینک دیا، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کواس کی خبر کی گئی تو فر مایا: زمین تواس ہے بھی بر بے لوگوں کو قبول کر لیتی ہے، لیکن اللہ تعالی نے بیر چاہا کہ متہیں بید کھائیں کہ لا اللہ الا اللہ کی حرمت کس قدر بڑی ہے!''

۵: ..... "عن الحسن البصرى ان محلمًا لما جلس بين يده عليه الصلوة والسلام قال له: آمنته ثم قتلته? ثم دعا عليه، قال الحسن: فوالله! ما مكث محلمًا الا سبعًا حتى مات فلفظته الارض ثم دفنوه فلفظته الارض، فرضموا عليه من الرض، ثم دفنوه فلفظته الارض، فرضموا عليه من الحجارة حتى واروه فبلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ان الارض لتطابق على من هو شر منه وليكن الله اراد ان يعظكم في حرم ما بينكم لما اراكم









منه." (البدایدوالنهایه ج: ۳ ص: ۲۲۵، جمع الزدائد ج: ۷ ص: ۲۹۳)

ر جمه:..... و حضرت حسن بقری رحمه الله سے روایت سے کہ جملم (ایک مسلمان کوئل کرکے) جب آنخضرت سلی الله علیه وسلم کے سامنے بیٹھا تو آپ سلی الله علیه وسلم نے فرمایا: تو نے اسے امن دینے کے بعد قل کردیا؟ پھر اس کے حق میں بددعا فرمائی، حضرت حسن فرماتے ہیں کہ جملم اس واقعہ کے ایک ہفتہ بعد مرگیا، تو زمین نے رمین نے اس کوا گل دیا، لوگوں نے اسے پھر دفن کیا، تو زمین نے اسے پھرا گل دیا، بالآ خرلوگوں نے اسے پھر دفن کیا، تو زمین نے چھپادیا، آنخضرت سلی الله علیه وسلم کواس کی خبر پینچی تو فرمایا کہ: زمین تو اس سے بھی بر بے لوگوں کو چھپالیتی ہے، لیکن الله تعالی نے اس کا تواس سے بھی بر بے لوگوں کو چھپالیتی ہے، لیکن الله تعالی نے اس کا کوشیحت وعبرت دلائیں۔'

Y:..... "عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: بينما اسير بجنبات بدر اذ خرج رجل من حفرة فى عنقه سلسلة فنادانى: "يا عبدالله! اسقنى." فلا ادرى اعرف اسمى او دعانى بدعاية العرب، وخرج رجل فى ذالك الحفير فى يده سوط فنادانى: "لا تسقه فانه كافر!" ثم ضربه بالسوط حتى عاد الى حفرته، فاتيت النبى صلى الله عليه وسلم مسرعًا فاخبرته، فقال لى: او قد رأيته؟ قلت: نعم! قال: ذاك عدو الله ابوجهل بن هشام! و ذاك عذابه الى يوم القيامة!"

(قال الهيثمى رواه الطبرانى فى الاوسط وفيه عبدالله بن محمد المغيرة وهو ضعيف، مجمح الزوائد ج.٣٠ ص: ۵۵)









ترجمہ: ..... ' حضرت ابن عمر رضی الله عنها فرماتے ہیں کہ:
دریں اثنا کہ میں بدر کے قریب سے گزر رہا تھا، اسنے میں ایک
گڑھے سے ایک خض نکلاجس کے گلے میں زنجیرتھی، اس نے مجھے
پکار کرکہا: ' اے عبداللہ! مجھے پانی پلاؤ۔' مجھے معلوم نہیں کہ آیا اسے
میرانام معلوم تھا، یا عرب کے دستور کے مطابق اس نے ' عبداللہ''
(اللہ کا بندہ) کہہ کر پکارا، اس گڑھے پکار کرکہا کہ: ' اس کو پانی نہ پلانا،
کے ہاتھ میں کوڑا تھا، اس نے مجھے پکار کرکہا کہ: ' اس کو پانی نہ پلانا،
میکا فر ہے!' پس اس نے بہلے خص کو گڑا مارا اور مار مار کر گڑھے کی مطرف واپس لے گیا، میں جلدی سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور میسارا قصہ عرض کیا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی فرمایا: کیا تو نے واقعی اس کو دیکھا ہے؟ عرض کیا: بی میں اللہ علیہ وسلم نے بیاللہ من ذالک!
باللہ من ذالک!

2:..... (وقال) ابن ابى الدنيا حدثنى ابى، حدثنا موسى بن داؤد، حدثنا حماد بن سلمة عن هشام بن عروة، عن ابيه، قال: بينما راكب يسير بين مكة والمدينة اذ مر بمقبرة فاذا برجل قد خرج من قبر يلتهب نارا مصفدا في الحديد، فقال: "يا عبدالله! انضح، يا عبدالله! انضح، "قال: وخرج آخر يتلوه فقال: "يا عبدالله! لا تنضح، يا عبدالله! لا تنضح." قال: وغشى على الراكب، وعدلت به راحلته الى العرج، قال واصبح قد ابيض شعره، فاخبر عثمان بذالك فنهى ان يسافر الرجل لوحده." (كتاب الروح ص: ۹۲)









ترجمه: "" ابن ابي الدنيّا كہتے ہيں كه: مجھ سے بيان كيا میرے والدنے ، وہ کہتے ہیں کہ: ہم سے بیان کیا حماد بن سلمہ نے ، وہ روایت کرتے ہیں ہشام بن عروہ سے، وہ اپنے والدسے: دریں اثنا کہایک سوار مکہ و مدینہ کے درمیان جار ہاتھا کہ ایک قبرستان سے گزرا، اچانک ایک شخص قبر سے نمودار ہوا جوآگ سے بھڑک رہاتھا، اورلو ہے کی بیڑیوں میں جکڑا ہواتھا،اس نے کہا:''اے بندۂ خدا! مجھے پانی دے دو،اے بندهٔ خدا! مجھے یانی دے دو۔' اورا یک اور شخص اس کے پیچیے سے نکلا، اس نے یکار کر کہا: ''اے بندہ خدا! اسے یانی نہ دینا،اے بندهٔ خدا!اسے یانی نه دینا۔''اس منظر سے سوار برغثی طاری ہوگئی اوراس کی سواری اس کوموضع ''عرج'' لے گئی، اور اس صدمہ ہےاں شخص کے بال سفید ہو گئے ،حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کواس کی اطلاع کی گئی تو آپ نے آ دمی کے تنہا سفر کرنے سے منع فرمادیا۔''

٨: ..... "وقد ذكر ابن ابي الدنيا في "كتاب الـقبـور٬٬ عـن الشـعبي انه ذكر رجلاً قال للنبي صلى الله عليه وسلم: مورت ببدر فرأيت رجلا يخرج من الارض فيضربه رجل بمقمعة حتى يغيب في الارض، ثم يخرج فيفعل به ذالك. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ذالك ابوجهل بن هشام يعذب اللي يوم القيامة!"

(كتاب الروح ص:٩٣)

ترجمه: ..... ' ابن ابي الدنيَّا نے كتاب القبور ميں امام شعبيٌّ نے قال کیا ہے کہ: ایک شخص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا: میں بدر سے گزرر ہاتھا، میں نے ایک شخص کودیکھا کہ زمین سے نکاتا ہے تو دُوسرا آ دمی اس کوہتھوڑے سے مارتا ہے، یہاں تک کہوہ











زمین میں غائب ہوجاتا ہے، وہ پھر نکلتا ہے تو دُوسرااس کے ساتھ یہی کرتا ہے، یہ بن کررسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: بیابوجہل بن ہشام ہے! اسے قیامت تک یہی عذاب ہوتار ہے گا۔''

9:..... (وذكر) من حديث حماد بن سلمة عن عمرو بن دينار، عن سالم بن عبدالله عن ابيه، قال: بينما انا اسير بين مكة والمدينة على راحلة وانا محقب اداوة اذ مررت بمقبرة فاذا رجل خارج من قبره يلتهب نارا وفي عنقه سلسلة يجرها، فقال: "يا عبدالله! انضح، يا عبدالله! انضح." فوالله! ما ادرى اعرفني باسمى ام كما تدعوا الناس؟ قال: فخرج آخر فقال: "يا عبدالله! لا تنضح، يا عبدالله! لا تنضح، "ثم اجتذب السلسلة فاعاده في قبره."

ترجمہ: "اورابن ابی الدنیا نے جماد بن سلمہ کی روایت سے ، انہوں نے عمروبن دینار سے ، انہوں سے سالم بن عبداللہ سے ، انہوں سے سالم بن عبداللہ سے ، انہوں نے اپنے والدعبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے کہ: انہوں نے فرمایا کہ: دریں اثنا کہ میں مکہ اور مدینہ کے درمیان اولئی پرسوار ہوکر جارہا تھا، میری سواری پریانی کامشکیزہ بھی تھا، ایک قبرستان سے گزراتو دیکھا کہ ایک شخص اپنی قبر سے نکل رہا ہے ، جس کو وہ پرآگ بھڑک رہی ہے اور اس کی گردن میں زنجیر ہے ، جس کو وہ کھیٹ رہا ہے ، اس نے جھے پچار کر کہا کہ: "اے عبداللہ! پانی دو، اے عبداللہ! پانی دو، عبر اللہ اپنی دو، عبر اللہ کی شم اجھے نہیں معلوم کہ وہ میر ے نام کو جانتا تھایا جس طرح لوگ کسی کو بندہ خدا کہ کر پچار تے ہیں اسی طرح اس نے جھے بھی پکارا سے بیچھے ایک اور شخص نکلا ، اس نے جھے بھی پکارا، پھراس کے بیچھے ایک اور شخص نکلا ، اس نے









مجھے پکارکرکہا کہ:''اے عبداللہ!اس کو پانی نہ دینا،اے عبداللہ!اس کو پانی نہ دینا'' پھروہ پہلے تحض کی زنجیر تھینج کراسے دوبارہ قبر میں گے گیا۔''

حافظ ابن قیم رحمه الله نے'' کتاب الروح'' میں اس نوعیت کے مزید اٹھارہ واقعات نقل کرنے کے بعدلکھاہے:

"وهذه الاخبار واضعافها واضعاف اضعافها ممما لا يتسع لها الكتاب مما اراه الله سبحانه وتعالى لبعض عباده من عذاب القبر ونعيمه عيانًا، واما رؤية المنام فلو ذكرناها لجاءت عدة اسفار."

(كتاب الروح ص: ٩٩)

ترجمہ: ...... 'نیہ واقعات اور اس سے دوگئے چوگئے واقعات، جواس کتاب میں نہیں ساسکتے، ایسے ہیں جن میں اللہ تعالی فی بندوں کو قبر کے عذاب وثواب کا مشاہدہ کرادیا، جہاں تک خواب کے واقعات کا تعلق ہے، اگر ہم انہیں ذکر کرنے بیٹھیں توان کے لئے کئی دفتر عائمیں۔''

قبرمیں نیش آنے والے حالات وواقعات:

احادیث شریفہ میں ان حالات وواقعات کو بڑی تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے، جو میت کو قبر میں پیش آتے ہیں، ان میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بیحالات اس قبر میں پیش آتے ہیں، اور بیر کہ ان حالات کا تعلق میت کے جسم سے بھی ہے، یہاں چندا حادیث ذکر کی جاتی ہیں، ان کے بعد قبر میں پیش آنے والے حالات کا ایک خاکہ پیش کیا جائے گا۔

ا: ..... "عن انس بن مالک رضی الله عنه ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قال: ان العبد اذا وضع فی قبره، و تولّٰی عنه اصحابه، انه لیسمع قرع نعالهم،



چە**قىرسىن** «ئې

للبع فرع تعاد

www.shaheedeislam.com





ترجمہ:..... ' حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ طلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: بندے کو جب اس کی قبر میں رکھا جاتا ہے اور اس کو دفن کرنے والے اس کے دفن سے فارغ ہوکر لوٹے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی آ ہٹ سنتا ہے، تب اس کے پاس دو فر شتے آتے ہیں، اس کو بٹھاتے ہیں پھر اس سے کہتے ہیں کہ تو اس شخص یعنی محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بارے میں کیا کہتا تھا؟ پس اگر مردہ مؤمن ہوتو کہتا ہے کہ: میں شہادت دیتا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے مسلم اللہ کے بندے اور اس کے طرف دیکھ! اللہ تعالیٰ نے تھے اس کے بدلے میں جنت کا ٹھکانا عطا طرف دیکھ! اللہ تعالیٰ نے تھے اس کے بدلے میں جنت کا ٹھکانا عطا









فر مایا ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: پس وہ جنت اور دوزخ دونوں میں اپنے ٹھکانوں کو دیکھتا ہے۔ قیادہ رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ: ہم سے یہذکر کیا گیا کہ پھراس کی قبر کشادہ کر دی حاتی ہے۔

لیکن کافر اور منافق، وہ فرشتوں کے سوال کے جواب میں کہتا ہے کہ: میں نہیں جانتا (کہ بیکون ہیں؟) میں تو ان کے بارے میں وہی بات کہتا تھا جو دُوسرے(کافر)لوگ کہتے تھے! پس اس سے کہا جاتا ہے کہ: نہ تو نے خود جانا اور نہ کسی جاننے والے کے بیچھے چلا! پھرلو ہے کے ہتھوڑ سے ساس کے کانوں کے درمیان مارا جاتا ہے، جس سے وہ ایسا چلاتا ہے کہ جن وانس کے علاوہ قریب کی ساری مخلوق سنتی ہے۔''

الله عنه انه على الله عليه وسلم اذا صلى صلوة قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم اذا صلى صلوة قال علينا بوجهه فقال: من راى منكم الليلة رؤيا؟ قال: فان راى احد قصها، فيقول: ما شاء الله! فسألنا يوم فقال: هل رأى منكم احد رؤيا؟ قلنا: لا! قال: للكنى فقال: هل رأى منكم احد رؤيا؟ قلنا: لا! قال: للكنى رأيت الليلة رجلين اتيانى فاخذا بيدى واخر جانى الى ارض مقدسة، فاذا رجل جالس ورجل قائم بيده كلوب من حديد، يدخله فى شدقه فشقه حتى يبلغ قفاه، ثم من حديد، يدخله فى شدقه فشقه حتى يبلغ قفاه، ثم يفعل بشدقه الآخر مثل ذالك ويلتئم شدقه هذا، فيعود فيصنع مثله، قلت: ما هذا؟ قالا: انطلق! فانطلقنا حتى لينا على رجل مضطجع على قفاه، ورجل قائم على رأسه بفهر، او صخرة، فيشدخ بها رأسه، فاذا ضربه









تدهده الحجر، فانطلق اليه ليأخذه فلا يرجع الى هذا حتلي يلتئم رأسه وعاد رأسه كما هو ، فعاد اليه فضربه. قلت: ما هذا؟ قالا: انطلق! فانطلقنا اللي نقب مثل التنور، اعلاه ضيق و اسفله و اسع تتوقد تحته النار ، فاذا اقتر ب ارتفعوا حتى يكادوا يخرجون، فاذا خمدت رجعوا فيها (وفيها) رجال ونساء عراة فقلت: ما هذا؟ قالا: انطلق! فانطلقنا حتى اتينا على نهر من دم فيه رجل قائم، وعلى وسط النهر رجل بين يديه حجارة، فاقبل الرجل الذي في النهر، فاذا اراد ان يخرج رماه الرجل بحجر في فيه فرده حيث كان، فجعل كلما جاء ليخرج رمي في فيه بحجر فيرجع كما كان، فقلت: ما هذا؟ فقلت: قد طو فتماني الليلة فاخبر اني عما رأيت! قالا: نعم! اما الذى رأيته يشق شدقه فكذاب يحدث بالكذبة فتحمل عنه حتى تبلغ الافاق، فيصنع به ما تراى الى يوم القيامة، والندى رأيته يشدخ رأسه فرجل علمه الله القرآن فنام عنه بالليل ولم يعمل فيه بالنهار، يفعل به اللي يوم القيامة، والذي رأيته في النقب فهم الزناة، والذي رأيته في النهر اكل الربا." الحديث

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۵، ج:۲ ص:۱۰۴۳، واللفظ لهٔ، ترندی ج:۲ ص:۵۳- یبی روایت حضرت ابوامامه رضی الله عنه سے بھی مروی ہے، ملاحظه ہو:موار الظمآن ص:۴۲۵، مجمع الزوائد ج:۱ ص:۲۷، کنز العمال ج:۱۴ ص:۵۳۸،۵۳۷\_متدرک حاکم ج:۲ ص:۲۱۰)

ترجمه: ..... ' جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم كي عادت

www.

چهه فهرس و چه





شریفتھی کہ فجر کی نماز پڑھ کراینے یارواصحاب کی طرف متوجہ ہوکر فرمایا کرتے تھے کہ تم میں سے رات کوسی نے کوئی خواب تو نہیں ديكها؟ الركوئي ديكها تؤعرض كرديا كرتا تها، آپ سلى الله عليه وسلم يجه تعبیرارشادفرمادیا کرتے تھے۔عادت کےموافق ایک بارسب سے یو چھا کہ: کسی نے کوئی خواب دیکھا ہے؟ سب نے عرض کیا: کوئی نہیں دیکھا! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: میں نے آج رات ایک خواب دیکھاہے کہ د وقتی میرے پاس آئے اور میرا ہاتھ پکڑ کر مجھ کوایک زمین مقدس کی طرف لے چلے، دیکھتا کیا ہوں کہ ایک شخص بیٹے اہوا ہے اور دُوسرا کھڑ اہوا ہے ،اوراس کے ہاتھ میں لوہے کا زنبور ہے،اس بیٹے ہوئے کے کلے کواس سے چیرر ہاہے، یہال تک کہ گدی تک جا پہنچتا ہے، پھر دُوسرے کلے کے ساتھ بھی یہی معاملہ کر ر ہاہے،اور پھروہ کلااس کا درست ہوجا تاہے، پھراس کے ساتھ ایسا ہی کرتا ہے۔ میں نے بوچھا: یہ کیا بات ہے؟ وہ دونوں شخص بولے: آ کے چلو! ہم آ کے چلے یہاں تک کدایک ایسے شخص پر گزر ہوا جو کہ لیٹا ہوا ہے، سر پرایک شخص ہاتھ میں بڑا بھاری پھر لئے کھڑا ہے،اس ہےاس کا سرنہایت زور سے پھوڑ تا ہے، جب وہ پیخراس کےسرپر وے مارتا ہے، پھر لڑھک کر دور جاگرتا ہے، جب وہ اس کے اُٹھانے کے لئے جاتا ہے تواب تک لوٹ کراس کے پاس نہیں آنے یا تا کہاس کا سر پھراحچھا خاصا جیسا تھا ویسا ہی ہوجا تا ہے،اوروہ پھر اس کواسی طرح پھوڑتا ہے۔ میں نے یو چھا: یہ کیا ہے؟ وہ دونوں بولے: آ گے چلو! ہم آ گے چلے، یہاں تک کہ ہم ایک غار پر پہنچے جو مثل تنور کے تھا، پنیجے سے فراخ تھااوراُو پر سے تنگ،اس میں آگ جل رہی تھی،اوراس میں بہت سے ننگے مر داورعورت بھرے ہوئے







ہیں،جس وقت وہ آگ اُو پر کو اُٹھتی ہے اس کے ساتھ وہ سب اُٹھ آتے ہیں، یہاں تک کہ قریب نکلنے کے ہوجاتے ہیں، پھرجس وقت بیٹھتی ہے وہ بھی نیچ چلے جاتے ہیں۔ میں نے یو چھا: یہ کیا ہے؟ وہ دونوں بولے: آ گے چلو! ہم آ گے چلے، یہاں تک کہایک خون کی نہریر بہنچے،اس کے نیج میں ایک شخص کھڑا ہے،اورنہر کے کنارے برایک شخص کھڑا ہے اوراس کے سامنے بہت سے پچھر یڑے ہیں، وہ نہر کے اندر والا شخص نہر کے کنارہ کی طرف آتا ہے، جس وفت نکلنا حابتا ہے کنارہ والاشخص اس کے منہ پرایک پھراس ز ورسے مارتا ہے کہ وہ پھراپنی پہلی جگہ پر جا پہنچتا ہے، پھر جب بھی وہ نکلنا چاہتا ہے تواسی طرح وہ پھر مارکراس کو ہٹادیتا ہے۔ میں نے يو چھا: يدكيا ہے؟ ميں نے ان دونوں شخصوں سے كہا كه:تم نے مجھكو تمام رات پھرایا، اب بتاؤ کہ پیسب کیا اسرار تھے؟ انہوں نے کہا کہ: وہ تخص جوتم نے دیکھاتھا کہاس کے کلے چیرے جاتے تھے، وہ شخص جھوٹا ہے کہ جھوٹی باتیں کہا کرتا تھااور وہ باتیں تمام جہان میں مشہور ہوجاتی تھیں،اس کے ساتھ قیامت تک یوں ہی کرتے ہیں۔ اورجس کا سر پھوڑتے ہوئے دیکھا، وہ وہ مخض ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس ک<sup>علم</sup> قر آن دیا، رات کواس سے غافل ہوکرسور ہااور دن کواس پر عمل نہ کیا، قیامت تک اس کے ساتھ یہی معاملہ ہوگا۔اور جن کوتم نے آگ کے غارمیں دیکھاوہ زنا کرنے والےلوگ ہیں۔اورجس کو خون کی نہر میں دیکھاوہ سود کھانے والا ہے۔''

( بہتی زیور حصداول سچی کہانیاں حکایت نمبر ۴ )

٣: ..... "عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في







جنازة رجل من الانصار فانتهينا الى القبر ولما يلحد بعد، فجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم وجلسنا حوله كأنما على رؤوسنا الطير، وبيده عود ينكت به فى الارض، فرفع رأسه فقال: تعوذوا بالله من عذاب القبر! مرتين او ثلاثا.

زاد فى رواية: وقال: ان الميت ليسمع خفق نعالهم اذا ولوا مدبرين، حين يقال له: يا هذا! من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟

وفى رواية: ويأتيه ملكان، فيجلسانه، فيقولان له: من ربك؟ فيقول: ربى الله! فيقولان له: ما دينك؟ فيقول: دينى الاسلام! فيقولان له: ما هذا الرجل الذى بعث فيكم؟ فيقول: هو رسول الله! فيقولان له: وما يدريك؟ فيقول: قرأت كتاب الله، وامنت به، وصدقت!

زاد في رواية: فذلك قوله: "يثبت الله الذين المسلوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الأخرة" ثم اتفقا. فينادى مناد من السماء: ان صدق عبدى، فأفرشوه من الجنة وافتحوا له بابا من الجنة! فيأتيه من روحها وطيبها، ويفسح له في قبره مد بصره.

وان الكافر ..... فذكر موته، قال: فتعاد روحه فى جسده، ويأتيه ملكان، فيجلسانه، فيقولان له: من ربك؟ فيقول: هاه! هاه! لا ادرى! فيقولان له: ما دينك؟ فيقول: هاه! هاه! لا ادرى! فيقولان له: ما هذا الرجل الذى بعث فيكم؟ فيقول: هاه! هاه! لا ادرى! فينادى مناد من









السماء: ان كذب، فأفرشوه من النار، والبسوه من النار، وافتحوا له بابا الى النار! فيأتيه من حرها وسمومها، ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه اضلاعه.

زاد فى رواية: ثم يقيض له اعمى، ابكم، معه مرزبة من حديد، لو ضرب بها جبل لصار ترابا، فيضربه بها ضربة يسمعها من بين المشرق والمغرب الا الثقلين، فيصير ترابا ثم تعاد فيه الروح."

(جامع الاصول ج:۱۱ ص:۷۵۱، ابوداؤد ج:۲ ص:۲۵۴، مصنف عبدالرزاق ج:٣ ص:٥٨١، منداحد ج:٨ ص:٢٩١) ترجمہ:..... 'حضرت براء بن عازب رضی الله عنه سے روایت ہے کہ ہم ایک انصاری کے جناز ہے میں رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ عليه وسلم كے ساتھ لكلے، قبر پر پہنچے تو ابھى لحد تيار نہيں ہوئى تھى،اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ گئے ، اور ہم بھی آ پے صلی اللہ علیہ وسلم کے گردبیٹھ گئے، گویا ہمارے سرول پر پرندے تھے، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ہاتھ میں ایک لکڑی تھی جس کے ساتھ زمین کریدرہے تھے (جیسا کہ گہری سوچ میں آ دمی ایسا کیا کرتا ہے)، پھر سرمبارک کواُویراُ ٹھا کرفر مایا کہ: عذابِ قبر سے اللّٰہ تعالٰی کی پناہ مانگو! دومرتبه یا تین مرتبه فرمایا، پھر فرمایا که: جب لوگ میّت کو دفن کر کے لوٹتے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے، اوراس کے یاس دوفر شنتے آتے ہیں،اس کو بٹھاتے ہیں اوراس سے کہتے ہیں کہ: تیرار بکون ہے؟ وہ کہتا ہے کہ: میرار بّ اللہ ہے! وہ کہتے ہیں کہ: تیرا دین کیا ہے؟ وہ کہتا ہے کہ: میرا دین اسلام ہے! وہ کہتے ہیں کہ: یہ آ دمی کون تھا جوتم میں بھیجا گیا تھا؟ وہ کہتا ہے کہ: وہ محدرسول









الله صلى الله عليه وسلم بين! فرشة كهته كه: مخص كيسة معلوم بوا؟ وه كهتا هم كناب بيرهى هم، مين اس پرايمان لايا، هم كه من من الله تعالى كى كتاب بيرهى هم، مين اس پرايمان لايا، اور مين ني آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى تصديق كى!

حق تعالی شانہ کے ارشاد: "يُشِّتُ اللهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا بِالْقُولِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

پھر ایک منادی آسمان سے آواز دیتا ہے کہ: میرے بندے نے پیچ کہا!اس کے لئے جنت سے فرش بچیاؤ،اس کو جنت کا لباس پہنچاؤ،اوراس کے لئے جنت کی طرف دروازہ کھول دو! چنانچہ (اس کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے، پس)اس کو جنت کی ہوااورخوشبوآتی ہے،اورحدِنظراس کی قبرکشادہ کردی جاتی ہے۔ پھر آ پ صلی اللہ علیہ وسلم نے کافر کی موت کا ذکر کرنے کے بعداس کی قبر کے حالات کو ذکر کرتے ہوئے فر مایا کہ: اس کی رُوح اس کے بدن میں لوٹادی جاتی ہے، اور دوفر شتے اس کے پاس آتے ہیں، وہ اس کو بٹھاتے ہیں، پھراس سے کہتے ہیں کہ تیرار ب کون ہے؟ وہ کہتا ہے: ہاہ! میں نہیں جانتا! وہ کہتے ہیں کہ: تیرا دین کیا ہے؟ وہ کہتا ہے: ہاہ! ہاہ! میں نہیں جانتا! وہ کہتے ہیں کہ: بیہ كون آ دمى تھا جوتم ميں بھيجا گيا؟ وہ كہتا ہے: ہاہ! ہاہ! ميں نہيں جانتا! پس آسان سے ایک منادی آواز دیتا ہے کہ: پیچھوٹ بولتا ہے! اس کے لئے آگ کا فرش بچیاؤ،اس کوآگ کا لباس پہناؤ،اوراس کے لئے دوزخ کی طرف دروازہ کھول دو! چنانچہ دوزخ کی طرف









دروازه کھول دیاجا تاہے، پس اس کو دوزخ کی گرمی اوراس کی لوئینچتی ہے، اوراس کی قبرتنگ ہوجاتی ہے بہاں تک کہ پسلیاں ایک دُوسری میں نکل جاتی ہیں۔ نعوذ باللہ!

پھراس پرایک اندھا بہرافرشتہ مقرر کردیا جاتا ہے، جس کے ہاتھ میں لوہے کا گرز ہوتا ہے، اگروہ گرز پہاڑ پر ماردیا جائے تو وہ مٹی ہوجائے، وہ کا فر مردے کواس گرز سے ایسی مار مارتا ہے جس کو جنوں اور انسانوں کے سوامشرق ومغرب کے درمیان کے سارے حیوان سنتے ہیں، وہ گرز لگنے سے مٹی ہوجا تا ہے، پھراس میں دوبارہ رُوح لوٹائی جاتی ہے۔''

٣:..... "عن ابي هريره رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ان الميت يسمع خفق نعالهم اذا ولوا مدبرين، فإن كان مؤمنا كانت الصلوة عند رأسه، وكان الصوم عن يمينه، وكانت الزكوة عن يساره، وكان فعل الخيرات من الصدقة والصلوة والصلة والمعروف والاحسان الى الناس عند رجليه، فيؤتى من قبل رأسه فتقول الصلوة: ما قبلي مدخل! ويؤتي من عن يمينه فيقول الصوم: ما قبلي مدخل! ويؤتي من عن يساره فتقول الزكوة: ما قبلي مدخل! ويؤتى من قبل رجليه فيقول فعل الخيرات: ما قبلي مدخل! فيقال له: اقعد! فيقعد، وتمثل له الشمس قد دنت للغروب فيقال له: ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم؟ وما تشهد به؟ فيقول: دعوني اصلي! فيقولون: انك ستفعل، وللكن اخبرنا عما نسألك









عنه! قال: وعم تسألوني عنه؟ فيقولون: اخبرنا عما نسألك عنه! فيقول: دعوني اصلي! فيقولون: انك ستفعل، وللكن اخبرنا عما نسألك عنه! قال: وعم تسألوني؟ فيقولون: اخبرنا ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم؟ وما تشهد به عليه؟ فيقول: محمدًا (صلى الله عليه وسلم) اشهد انه عبدالله وانه جاء بالحق من عند الله! فيقال له: على ذالك حييت، وعلى ذالك مت، وعلى ذالك تبعث ان شاء الله! ثم يفتح له باب من قبل النار، فيقال له: انظر اللي منزلك واللي ما اعد الله لك لو عصيت! فيز داد غبطة وسرورًا، ثم يفتح له باب من قبل الجنة، فيقال له: انظر اللي منز لك واللي ما اعد الله لك! فيز داد غبطة و سرورًا، و ذالك قول الله تبارك وتعالي: "يثبت الله الندين امنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الأحرة ويضل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء. " قال: وقال ابو الحكم عن ابى هريرة فيقال له: ارقد رقدة العروس الذي لا يوقظ الا اعز اهله اليه او احب اهله اليه! ثم رجع اللي حديث ابى سلمة عن ابى هريرة قال: وان كان كافرًا اتى من قبل رأسه، فلا يوجد شيء، ويؤتى عن يمينه، فلا يوجد شهيء، ثم يؤتي عن يساره، فلا يو جد شيء، ثم يؤتي من قبل رجليه فلا يوجد شيء، فيقال له: اقعد! فيقعد خائفًا مرعوبًا، فيقال له: ما تقول في هذا الرجل الذي كان فيكم؟ وماذا تشهد به عليه؟ فيقول: اي رجل؟









فيقولون: الرجل الذي كان فيكم! قال: فلا يهتدى له. قال: فيقولون: محمد! فيقول: سمعت الناس قالوا، فقلت كما قالوا! فيقولون: على ذالك حييت، وعلى فقلت كما قالوا! فيقولون: على ذالك حييت، وعلى ذالك مت، وعلى ذالك تبعث ان شاء الله! ثم يفتح له باب من قبل الجنة فيقال له: انظر الى منزلك والى ما اعد الله لك لو كنت اطعته! فيزداد حسرة وثبورًا. قال: ثم يضيق عليه قبره حتى تختلف اضلاعه. قال: قال: ثم يضيق عليه قبره حتى تختلف اضلاعه. قال: وذالك قوله تبارك وتعالى: فان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة اعملى." (متدركما كم ج: اص: ٣٧٩، والفظ لؤ - ابن حبان ج: ٢ ص: ١٥٥ - مواروالظم آن ص: ١٩٨٠ - ابن المهمية عنكا المهمية عنديا المهمية عنديا عليه عليه قبره عنديا عليه المهمية عنديا واللفظ لؤ - ابن حبان ج: ٢ ص: ١٥٥ - مواروالظم آن ص: ١٩٨٠ - ابن الهممية عنديا المهمية عنديا المهمية عنديا المهمية عنديا الله المهمية عنديا عنديا المهمية عنديا المهمية عنديا عنديا المهمية عنديا عنديا المهمية عنديا عنديا المهمية عنديا عنديا

ترجمہ: ..... ' حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: جب لوگ مردے کو دفنا کر واپس لوٹے ہیں تو مردہ ان کے جوتوں کی آ ہٹ سنتا ہے، پھرا گرمردہ مؤمن ہوتو نمازاس کے سری طرف ہوتی ہے، اور روزہ دائیں طرف ہوتا ہے، زکوۃ بائیں جانب ہوتی ہے، اور دوسری نفلی عبادتیں مثلاً: صدقہ ، نفل نماز ، صلد رحمی ، لوگوں کے ساتھ محلائی اور حسن سلوک کرنا ، اس کی پائینتی کی طرف ہوتے ہیں، اگر کوئی اس کے سرکی طرف آنا چاہے تو نماز کہتی ہے کہ: ادھر راستہ نہیں! اورا گردائیں جانب سے آنا چاہے تو روزہ کہتا ہے کہ: ادھر سے کوئی راستہ نہیں! اورا گر بائیں جانب سے آنا چاہے تو زکوۃ کہتی ہے: ادھر سے کوئی راستہ نہیں! اور اگر بائیں جانب سے آنا چاہے تو زکوۃ کہتی ہے: ادھر سے کوئی راستہ نہیں! اور بیاؤں کی طرف سے آنا چاہے تو نکو تا ہے ہوتا ہے تو نکوئی راستہ نہیں!







پھر فر شتے (منکر ونکیر )اس کو کہتے ہیں کہ: اُٹھ کر بیٹھ!وہ بیٹھ جاتا ہے، تو اس کوالیا لگتا ہے گویا سورج غروب ہونے کے قریب ہے، فرشتے اس سے کہتے ہیں: تواں شخص کے بارے میں کیا کہتا ہے جوتم میں تھا؟ اور تو اس کے بارے میں کیا گواہی دیتا ہے؟ مردہ کہتا ہے: مظہرو! میں ذرانماز پڑھاوں! فرشتے کہتے ہیں کہ: نماز خیرتم بڑھتے رہنا، ہم جو کچھ پوچھتے ہیں اس کا جواب دے! وہ کہتا ہے: تم مجھ سے کیا پوچھتے ہو؟ وہ کہتے ہیں: یہی جوہم نے سوال کیا ہے، اس کا جواب دو! وہ کہتا ہے: ذرائھہرو! میں نماز پڑھلوں! وہ کہتے ہیں: پرتو خیرتم کرتے رہوگے، ہم تجھ سے جو کچھ یو چھتے ہیں وہ ہمیں بتاؤ!وہ کہتا ہے: اورتم مجھ سے پوچھتے کیا ہو؟ وہ کہتے ہیں:ہمیں یہ ہتا کہ پیخص جوتم میں تھا،اس کے بارے میں تو کیا کہتا ہے؟ اور کیا شہادت دیتا ہے؟ وہ کہتا ہے کہ: تمہاری مراد حضرت محرصلی اللّٰدعلیہ وسلم سے ہے؟ میں گواہی دیتا ہوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بندے ہیں، آپ صلی الله علیه وسلم ہمارے پاس الله تعالیٰ کے پاس سے حق اور سچا دین لے کرآئے! پھراس سے کہاجاتا ہے کہ: تواسی عقیدے پر جیا، اسی پر مرا، اور اِن شاء الله اسی پر اُٹھایا جائے گا! پھراس کے لئے دوزخ کی طرف درواز ہ کھول کر بتایا جاتا ہے کہ: دیکھے! اگر تو نافر مان ہوتا تو دوزخ میں تیرا پہھانا تھا،اوراللہ تعالیٰ نے تیری سزا کے لئے بیرسامان تیار کر رکھا تھا! اس سے اس کی مسرت اور شاد مان میں اضافہ ہوجا تا ہے، پھراس کے لئے جنت کی طرف درواز ہ کھول کر بتایا جاتا ہے کہ: دیکھ!اب جنت میں یہ تیرا گھرہے،اوراللہ تعالیٰ نے تیری راحت کابیسامان تیار کرر کھاہے!اور حق تعالی شانہ کے مندرجہ ذیل ارشاد کا یہی مطلب ہے:









"يُشِّتُ اللهُ اللَّذِينَ أَمَنُوا بِالْقُولِ الشَّابِتِ فِي اللَّهُ اللَّذِينَ أَمَنُوا بِالْقَولِ الشَّابِتِ فِي اللَّحيوةِ اللَّذُنيا وَفِي اللَّحِرةِ."

الْحيوةِ اللَّذُنيا وَفِي اللَّحِرةِ."

ترجمہ: """ الله تعالی ایمان والوں کواس کی بات (یعن کر جمہ: سید الله تعالی ایمان والوں کواس کی بات (یعن کلم طیب کی برکت ) سے وُنیا اور آخرت میں مضبوط رکھتا ہے۔ "

کلم طیب کی برکت ) سے وُنیا اور آخرت میں مضبوط رکھتا ہے۔ "

(ترجمہ حضرت تھانوی )

پھراس سے کہا جا تا ہے کہ: سوجاؤ! جیسے دلہن سوجاتی ہے کہاس کی محبوب ترین شخصیت کے سواکوئی نہیں جگا سکتا۔

اگرمردہ کا فرہوتو اگراس کے سرکی طرف سے آنا چاہیں تو کوئی رو کنے والانہیں، دائیں طرف سے آنا چاہیں تو وہاں بھی کوئی موجودنہیں، بائیں طرف سے آنا جا ہیں تو ادھر بھی کوئی چیز موجود نہیں، اوراگر یائینتی کی طرف ہے آنا چاہیں تو اس جانب بھی کوئی رو كنه والى چيز موجودنهيں، چنانجه فرشتے اس كو كہتے ہيں: بيٹھ جا! وہ خوفزده اورمرعوب موكر بيٹھ جاتا ہے، فرشتے كہتے ہيں: پيخف كون تھا جوتم میں موجود تھا؟ اور تو اس کے بارے میں کیا گواہی دیتا ہے؟ وہ كہتا ہے: كون سا آ دى؟ فرشتے كہتے ہيں كه: يهي شخص جوتم ميں تھا! لیکن وہ نہیں سمجھتا کہ کس آ دمی کے بارے میں پوچھ رہے ہیں؟ پھر فرشة ( آنخضرت صلى الله عليه وسلم كانام نامى لے كر ) كہتے ہيں كه: محد (صلی الله علیه وسلم کے بارے میں کیا کہتے ہو؟) وہ کہتا ہے کہ: میں نے لوگوں کوان کے بارے میں ایک بات کہتے ہوئے سنا تومیں نے بھی وہی بات کی (کہ -نعوذ باللہ - آپ سے نہیں!)، فرشتے کہتے ہیں کہ: تو اسی عقیدے پر جیا،اسی پرمرا،اور اِن شاءاللہ اسی پر اُٹھایا جائے گا! پھراس کے لئے جنت کی طرف دروازہ کھول کراس ہے کہاجا تا ہے کہ: دیکھ!اگر تو فرماں بردار ہوتا تو تیری پیجگہ تھی،اور









الله تعالیٰ نے تیری راحت کا بیسامان تیار کر رکھا تھا! پس اس کی حسرت وہلا کت میں اضافہ ہوجا تا ہے، پھراس کی قبر تنگ کر دی جاتی ہے، یہاں تک کہ اس کی پہلیاں ایک دُوسری میں سے نکل جاتی ہیں۔اور یہی مطلب ہے تق تعالیٰ شانہ کے اس ارشاد کا:

"فَاِنَّ لَهُ مَعِيُشَةً ضَنُكًا وَّنَحُشُوهُ يَوُمَ الْقِيلَمَةِ اَعُمٰى." (طه: ١٢٢)

ترجمہ:.....ناور جو شخص میری اس نصیحت سے اعراض کرے گا، تواس کے لئے تنگی کا جینا ہوگا، اور قیامت کے روز ہم اس کواندھا کر کے (قبرسے) اُٹھا کیں گے'' (ترجمہ حفزت تھانوگ)

۵:..... "عن ابى سعيد قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مصلاه فرأى ناسا كأنهم يكتثرون، قال: اما انكم لو اكثرتم ذكرها ذم اللذات لشغلكم عما ارى، فأكثروا من ذكرها ذم اللذات الموت! فانه لم يأت على القبر يوم الا تكلم فيه، فيقول: انا بيت الغربة! انا بيت الوحدة! وانا بيت التراب! وانا بيت الدود! فاذا دفن العبد المؤمن قال له القبر: مرحبا واهلا! اما ان كنت لاحب من يمشى على ظهرى الى فاذ وليتك اليوم وصرت الى فسترى صنيعى بك! قال: فيتسع له مد بصره، ويفتح له باب الى الجنة. واذا دفن العبد الفاجر او الكافر قال له القبر: لا مرحبا ولا اهلا! اما ان الفاجر او الكافر قال له القبر: لا مرحبا ولا اهلا! اما ان النوم وصرت الى، فسترى صنيعى بك! قال: فيتشك عليه على ظهرى الى فاذ وليتك









رسول الله صلى الله عليه وسلم بأصابعه فأدخل بعضها في جوف بعض. قال: يقيض الله له سبعين تنينا لو ان واحدا منها نفح في الارض ما انبتت شيئا ما بقيت الدنيا فينهشنه ويخدشنه حتى يفضى به الحساب. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انما القبر روضة من رياض الجنة، او حفرة من حفر النار! قال ابوعيسى: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه الا من هذا الوجه."

ترجمہ:..... 'حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ایک بار آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اینے مصلٰی پر تشریف لائے تو دیکھا کہ کچھلوگ ہنس رہے ہیں، یہ دیکھ کرفر مایا کہ: سنو!اگرتم لذتوں کو چور چورکرنے والی چیز کوکٹرت سے یاد کرتے تو وہ تم کواس حالت سے مشغول کردیتی جو میں دیکھ رہا ہوں، پس لذتوں کوتوڑنے والی چیز لیعنی موت کو کثرت سے یا دکیا کرو، کیونکہ قبر پرکوئی دن نہیں گزرتا ہے جس میں یہ بات نہ کہتی ہوکہ میں بے وطنی کا گھر ہوں، میں تنہائی کا گھر ہوں، میں مٹی کا گھر ہوں، میں کیڑوں کا گھر ہوں، پھر جب بندہُ مؤمن اس میں دفن کیا جاتا ہے تو قبراس کو خوش آمدید کہنے کے بعد کہتی ہے کہ: میرے پشت پر جتنے لوگ چلتے تھے توان میں مجھےسب سے زیادہ محبوب تھا، آج جبکہ تو میرے سیرد کیا گیاہےاور مجھ تک پہنچاہے تو تو دکھے لے گا کہ میں تجھ سے کیسااچھا برتاؤ کرتی ہوں، چنانچہ وہ اس کے لئے حدِنظر تک کشادہ ہوجاتی ہے،اوراس کے لئے جنت کی طرف ایک دراز ہ کھول دیاجا تا ہے۔







اور جب بدکاریا (فرمایا که) کافر دفن کیا جاتا ہے تو قبر
کہتی ہے کہ: تیرا آنا نامبارک ہے، میری پشت پر جینے لوگ چلتے
پھرتے تھے تو ان میں مجھے سب سے زیادہ مبغوض تھا، آج جبکہ تو
میرے حوالے کیا گیا ہے، اور میرے پاس پہنچا ہے تو دیکھ لے گاکہ
میں تچھ سے کیسا براسلوک کرتی ہوں، پس قبراس پرمل جاتی ہے
میاں تک کہ اس کو اس قدر بھینچ دیتی ہے کہ إدھر کی ہڈیاں اُدھر نکل
جاتی ہیں، (اس کو سمجھانے کے لئے) آئخضرت صلی اللہ علیہ وسلم
نے ہاتھوں کی انگلیاں ایک دُوسری میں ڈالیس فرمایا: اور اس پر
ستر زہر لیے ہیں کہ) اگران میں سے ایک زمین پر پھونک مارے تو
رہتی دُنیا تک زمین پر کوئی سبزہ نہ اُگے، پس وہ سانپ اسے ہمیشہ
نوچتے اور کاٹے بیش کہا کیا جائے ہیں، یہاں تک کہ اسے قیامت کے دن
حساب کے لئے بیش کیا جائے گا۔

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ: آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: قبریا تو جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے، یادوز خ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا!'' مندرجہ بالا چندا حادیث بطورِ نمونہ ذکر کی ہیں، ان میں جومضامین ذکر فرمائے

گئے ہیں،ان کا خلاصہ درج ذیل عنوانات کے تحت پیش کیا جاتا ہے:

میت کا فن کرنے والے کے جوتوں کی آ ہٹ سننا

یہ ضمون درج ذیل احادیث میں آیا ہے:

ا:....حضرت انس رضی الله عنه کی حدیث پہلے گز رچکی ہے، جس میں بیالفاظ ہیں:







کی آ ہٹ سنتا ہے۔''

"قال: العبد اذا وضع فی قبره و تولی و ذهب اصحاب حتی ان له لیسمع قرع نعالهم." (بخاری ج: اصداب محاب حتی ان له لیسمع قرع نعالهم." (بخاری ج: اسد۱۵۳،۱۸۳،۱۸۸، سلم ج: ۲ ص: ۳۸۸، ابوداو د ج: ۲ ص: ۲۸۸، نسائی ج: ۱ ص: ۲۸۸، شرح النه ج: ۵ ص: ۳۱۵،۱۸۰، بن حبان ج: ۲ ص: ۳۹۸) ترجمه: ...... مرده جب قبر میں رکھ دیا جا تا ہے اور اس کو دفن کرنے والے واپس لوٹے ہیں، یہاں تک کہ وہ ان کے قدموں

۲:....حضرت ابو ہر ریہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"قال: فيجلس. قال ابوهريرة: فانه يسمع

قرع نعالهم." (عبدالرزاق ج:٣ ص:٥٦٧)

ترجمہ: "" اسے بٹھایا جاتا ہے۔ حضرت ابوہریرہ اُ فرماتے ہیں کہ: پھروہ (وفن کرکے لوٹے والوں کے) قدموں کی آہٹ سنتا ہے۔''

٣:....منداحركالفاظيه بين:

"قال ان الميت ليسمع خفق نعالهم اذا ولوا

مدبرين."

(منداحمه ج:۲ ص:۴۲۵، حاکم ج:۱ ص:۳۸۰، ۳۸، وقال صحیح علی شرط مسلم، واقره الذهبی - ابن حبان ج:۲ ص:۳۵ - ۴۸، موارد الظمآن ص:۱۹۲، ۱۹۷، مجمع الزوائد ج:۳ ص:۵۲، اتحاف ج:۱۰ ص:۹۱۹)

ترجمہ:.....' جب لوگ مردہ کو دفن کر کے واپس لوٹتے

ہیں تووہ ان کے قدموں کی آ ہٹ سنتا ہے۔''

حضرت ابو ہریرہ رضی اللّٰدعنہ کی ایک وُ وسری روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"ان الميت يسمع حس النعال اذا ولوا عنه





جلد د



(شرح السنه ج:۵ ص:۳۱۳)

مدبرين."

ترجمه: ..... ' بے شک میت جوتوں کی آہستہ ہی آہٹ کو

بھی سنتا ہے، جب لوگ اسے دنن کر کے واپس لوٹتے ہیں ۔''

٣:.....حضرت براء بن عازب رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ به مين:

"فانه يسمع خفق نعال اصحابه اذا ولو اعنه."

(عبدالرزاق ج:۳ ص:۵۸۱،احمد ج:۴

ص:۲۹۲، ابوداؤد ج:۲ ص:۸۵۲)

ترجمه:..... 'اور بے شک وہ ان کے قدموں کی جا پ سنتا

ہے، جب لوگ اسے دفن کر کے واپس لوٹتے ہیں۔''

۵:.....حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما كي حديث كے الفاظ به میں:

"اذا دفن الميت سمع خفق نعالهم اذا ولوا

مدبرين. " (رواه الطبراني في الكبير، ورجاله ثقات. مجمح الزوائد ج.٣ ص:٨٥، كنز العمال ج:١٥ ص:٠٠٠، اتحاف ج:١٠ ص:٢١٨،

درمنثور ج:۴ ص:۸۲)

ترجمہ:.....'مت کو جب فن کرکے لوٹتے ہیں تو وہ

(میت)ان کے جوتوں کی آ ہٹ سنتا ہے۔''

٢:....حضرت معاذبن جبل رضي الله عنه كي روايت كے الفاظ به مين:

"حتى يسمع صاحبكم خبط نعالكم."

(مصنف عبدالرزاق ج:٣ ص:٥٨٣)

ترجمہ:..... 'یہال تک کہتمہاراسائقی (میت) تمہارے

جوتوں کی آہٹ سنتا ہے۔''

الله بن عبيد بن عمير رضى الله عنه كى روايت كالفاظ بير بين:

"قال: ان الميت يقعد وهو يسمع خطو









(اتحاف السادة ج:١٠ ص:٣٩٧)

جِلد د جِلد د

مشيعيه.'

ترجمہ:.....''میّت کو بٹھایا جا تا ہے اور وہ اپنے رُخصت کرنے والوں کے قدموں کی جاپ کوسنتا ہے۔''

## منكرنكيركاآنا

یه مضمون متواتر احادیث میں وارد ہوا ہے کہ جب میت کو دفن کیا جاتا ہے تو دو فرشتے اس کے پاس آتے ہیں، اس کو بٹھاتے ہیں اور اس سے سوال وجواب کرتے ہیں، ان کے سوال وجواب کو ''فت نة المقب " قبر میں مردے کا امتحان ) فرمایا گیا ہے، حافظ سیوطیؓ، شرح الصدور میں اور علامہ زبیدیؓ، شرح احیاء میں لکھتے ہیں:

''جاننا چاہئے کہ'' فتہ قبر'' دوفرشتوں کے سوالوں کا نام ہے، اور اس بارے میں مندرجہ ذیل صحابہ ﷺ سے متواتر احادیث مروی ہیں: ابو ہر رہو، براء ہمیم داری، عمر بن خطاب، انس، بشیر بن اکال، ثوبان، جابر بن عبداللہ، حذیفہ، عبادہ بن صامت، ابن عباس، ابن عمر و، ابن مسعود، عثان بن عفان، عمر و بن عاص، معاذ بن جبل، ابوالمامہ، ابوالدرداء، ابورافع، ابوسعید غدری، ابوقادہ، ابوموئی، اساء، عاکشہ (رضی اللہ منہم)۔''

(شرح الصدور ص:۴۹، اتحاف السادة المتقين ج:۱۰ ص:۴۲)

اس کے بعدان دونوں حضرات نے ان تمام روایات کی تخ تئے کی ہے، یہاں پہلے ان احادیث کے ماخذ کی طرف اشارہ کرتا ہوں، جن کوان دونوں حضرات نے ذکر فرمایا ہے، ان احادیث کا اضافہ کروں گا، اور جن ماخذ تک ہماری رسائی نہیں وہاں شرح صدورا در شرح احیاء کے حوالہ سے ماخذ ذکر کئے جائیں گے۔

ا:.....حدیثِ انس رضی الله عنه پہلے گزر چکی ہے،جس کے الفاظ یہ ہیں:



المرسف المرس

عِلد د سم



"اتاه ملکان فاقعداه فیقو لان له....."
(صحیح بخاری ج:ا ص:۱۷۸، سیح مسلم ج:۲ ص:۲۸۸،ابوداود ج:۲ص:۱۵۳،نسائی ج:ا ص:۲۸۸) ترجمہ:......"اس کے پاس دوفر شتے آتے ہیں اور اسے

بھلاتے ہیں.....''

۲:.....حديث عبرالله بن عمرض الله عنهما، جس كالفاظيم بين:
"اذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشى،
ان كان من اهل الجنة فمن اهل الجنة، وان كان من اهل
النار فمن اهل النار، فيقال: هذا مقعدك!"

(بخاری ج:۱ ص:۱۸۸، تر فری ج:۱ ص:۱۲۷،

نسائی ج:۱ ص:۲۹۲، این ماجه ص:۳۱۵)

ترجمہ:.....'جب آ دمی مرجا تا ہے ( تو قبر میں سوال و

جواب کے بعد ) اس کے سامنے اس کا اصل ٹھکانا پیش کیا جاتا ہے ، اگر وہ جنتی ہوتو جنت میں اس کا ٹھکانا اسے پیش کیا جاتا ہے ، اورا گر

ب میں ہیں۔ اتحاف السادۃ المتقین شرح احیاءعلوم الدین میں دیلمی کی مشدالفردوس سے بیہ

الفاظ فل کئے ہیں:

"الظوا السنتكم قول لا اله الا الله وان محمدًا رسول الله، وان الله ربنا، والاسلام ديننا، ومحمدًا نبينا، فانكم تسئلون عنها في قبوركم."

(اتحاف السادة المتقين ج:١٠ ص:٢١٦)

ترجمه: ...... 'ا بني زبانوں كوكلمه 'لا الله الا الله محمد رسول الله' ،

چې فهرست «پخ







کا عادی بناؤ، اور بیه بات به کثرت کها کرو که: ''الله تعالی جمارا ربّ ہے، اسلام ہمارا دین ہے، اور محمصلی الله علیہ وسلم ہمارے نبی ہیں'' کیونکہتم سےاناُمور کے بارے میں قبروں میں سوال کیاجا تاہے۔''

-او الموقن - لا ادرى ايها قالت اسماء، فيقول: هو محمد رسول الله جاءنا بالبينات والهدى فاجبناه و اتبعناه هو محمد ثلاثًا. "٥٥١

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۸۱ صحیح مسلم ج:۱ ص:۲۹۸،مؤطا ص:۲۷۱) ترجمہ: ..... 'میت سے کہاجا تا ہے کہ: تم اس مخص (لیعنی آنخضرت صلی الله علیه وسلم) کے بارے میں کیا جانتے ہو؟ تو مؤمن جواب دیتا ہے کہ: حضرت محمر سول اللہ ہیں جو ہمارے پاس واضح أحكام اور مدايت لے كرآئے، ہم نے آپ (صلى الله عليه وسلم ) كو قبول کیااورآ پ (صلی الله علیه وسلم ) کی پیروی کی، تین مرتبه کہتا ہے كەرەمچىرسلى اللەعلىيەرسلىم بېن-'

۵:....حدیث ابو ہر رہ وضی اللّٰہ عنہ پہلے گز رچکی ہے،اس کے الفاظ یہ ہیں: "اذا قبر الميت او قال احدكم اتاه ملكان

چە**فىرسى**ھ

٣٠ :....حديثِ براء بن عاز برضى الله عنه كالفاظ بيه بين : "قال: اذا قعد المؤمن في قبره اتي ....." (صیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۳، صیح مسلم ج:۲ ص:۳۸۱، نسائی ص: ۲۹۰، ابوداود ج:۲ ص: ۲۵۴، ابن الي شيبه ج:۳ ص: ۲۷۷) ترجمه: ..... ' فرمایا: جب مؤمن کواس کی قبر میں بٹھایا جا تا ہے،تواس کے پاس فرشتوں کی آمد ہوتی ہے۔'' ٧:.....حضرت اساء بنت الى بكر رضى الله عنهماكى حديث كالفاظ بيه بين: "يقال: ما علمك بهذا الرجل؟ فاما المؤمن





اسودان ازرقان یقال لاحدهما المنکر والآخر النکیو."
(ترندی ج: ص:۱۲۵، این ماجه ص:۳۱۵، متدرک ج:۱ ص:۱۲۵، این حبان ج:۲ ص:۵۸)
ترجمه: "جب میّت کوقبر میں رکھا جاتا ہے تو اس کے پاس دوفر شتے آتے ہیں، سیاہ رنگ اور نیلی آنکھوں والے، ایک کو منکر اور ور مرے کوئلیر کہا جاتا ہے۔"

٢: ....حديث عمر بن العاص رضى الله عنه كالفاظ يه بين:

"فاذا دفنت مونى فسنوا على التراب سنا، ثم اقيموا حول قبرى قدر ما تنحر جزور ويقسم لحمها، حتى استأنس بكم وانظر ماذا راجع به رسل ربى."

(عیچ مسلم ج:۱ ص:۷۷ بسنن کبری ج:۴ ص:۵۱) ترجمه:...... جب مجھے دفن کر چکوتو مجھ پر مٹی ڈالنا، پھر میری قبر کے گرداتن دریتک کھڑ ہے رہنا کہ اُونٹ کو ذرج کر کے اس کا گوشت تقسیم کیا جائے ، تا کہ مجھے تمہاری موجو دگی ہے اُنس ہو، اور میں ید یکھوں کہ اپنے ربّ کے فرستا دوں کو کیا جواب دیتا ہوں؟'' ک:.....حدیثِ عثمان رضی اللّہ عنہ کے الفاظ یہ ہیں:

"فقال: استغفروا لاخيكم واسألوا له بالتثبيت فانه الآن يسأل!"

(ابوداؤد ج:۲ ص:۴۵۹، متدرک حاکم ج:۱ ص:۳۷۰، مشکوة ص:۲۷، مشکوة ص:۲۸ متدرک حاکم ج:۱ ص:۳۷، مشکوة ص:۲۷ مشکوة مین کری ج:۲ مین ۲۲۰، مشکوة مین ۲۲۰، مشکوة کرواور ترجمه: سند فرمایا: این بیمائی کے لئے استعفار کرواور اس کے لئے ثابت قدمی کی دعا کرو، کیونکہ اب اس سے سوال وجواب ہور ہاہے۔''







٨:....حديثِ جابر رضى الله عنه كالفاظ بيه بين:

"فاذا ادخل المؤمن قبره وتولى عنه اصحابه جاءه ملك شديد الانتهار، فيقول: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ .... الخ."

(مجمع الزوائد ج.۳ ص: ۴۸ منداحه ج.۳ ص: ۳۸ مصنف عبدالرزاق ج.۳ ص: ۵۸۵ ، الاحمان بترتیب ابن حبان ج:۲ ص: ۵۸۷ ، منداحه ج.۳ من منداحه ج.۳ من منداح من الاحمان بترتیب ابن حبان داخل کیا جا تا ہے اور اس کو وفن کرنے والے لوٹے ہیں، تو اس کے پاس فرشتہ آتا ہے، نہایت جھڑ کنے والا، وہ کہتا ہے کہ: تو اس شخص کے (یعنی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے )بارے میں کیا کہتا ہے؟''

9:...... مديث عائشه صى الله عنها كالفاظ يه بين:

"فاما فتنة القبر! فبي تفتنون وعنى تسألون، فاذا كان الرجل الصالح اجلس في قبره غير فزع و لا مشعوف، ثم يقال له: فيم كنت؟ فيقول: في الاسلام!"

(منداح ج: المن المن المن المناهج الزوائد ج: المن المناهج ا

ا: .....حضرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنه كى حديث كالفاظ يه بين:
 "اذا دخل الرجل قبره فان كان من اهل السعادة ثبته الله بالقول الثابت، فيسأل: ما انت؟









فيقول: انا عبدالله حيًّا وميتًا!"

(مصنف ابن ابی شیبہ ج:۳ ص: ۳۷، اتحاف السادة المتنف بن ج:۱۰ ص: ۴۱۲، مجمع الزوائد ج:۳ ص: ۵۴) مرجہ: المتنف بن ج:۱۰ ص: ۴۱۲، مجمع الزوائد ج:۳ ص: ۵۴) مرجہ: المن سعادت میں سے ہوتو اللہ تعالی اسے قولِ ثابت کے ساتھ ثابت قدم رکھتے ہیں، چنا نچہ اس سے سوال کیا جاتا ہے کہ: تم کون ہو؟ تو وہ جواب میں کہتا ہے کہ: میں زندگی میں بھی اللہ تعالی کا بندہ تھا اور مرنے کے بعد بھی!''

۱۱: .....حضرت ابوموسی اشعری رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ میں ہیں۔
 ۱۲: .....حضرت عبید بن عمیر رضی الله عنه کی موقوف حدیث کے الفاظ میہ ہیں:
 "و ذکر منکر اونکیرا یخرجان فی افواهما

وقد سر مصدر وصفير يعو بن على الوامعة واعينهما النار .... فقالا: من ربك؟"

(عبدالرزاق ج:۳ ص:۹۹،۵۹۰) در سه صل له یا سلم : می کا س

ترجمہ: "ور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منکر نکیر کا تذکرہ فر مایا کہ: ان کے منہ سے اور آ نکھوں سے آگ کے شعلے نگلتے ہیں، اوروہ کہتے ہیں: تیرار ہے کون ہے؟"

٣٠: ....حديث ِ الورافع رضى الله عنه ك الفاظ يه بين:

"فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا! ولكنى الله عليه وسلم: لا! ولكنى اففت من صاحب هذا القبر الذى سئل عنى فشك فسسى." (مجمح الزوائد ج:٣ ص:٥٣ منزالعمال ج:٥١ ص:٢٨)

ترجمہ: ..... ' پس رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: نہيں! (میں نے تم پراُف نہیں کی ) بلکہ اس قبروالے پراُف کی ہے،







جس سے میرے بارے میں سوال کیا گیا تو اس نے میرے بارے میں شک کا ظہار کیا۔''

١٢: ....حديث عبد الله بن عباس رضى الله عنهما كالفاظ يه بين:

"ان الميت يسمع خفق نعالهم حين يولون،

قال: ثم يجلس فيقال له: من ربك؟ فيقول: الله!"

(مجمع الزوائدج:۳ ص:۵۴، اتحاف ج:۱۰ ص:۴۱۸) .

ترجمہ:...... میت کو دفن کرنے والے جب واپس لوٹتے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی چاپسنتا ہے، فر مایا: پھراس کو بٹھلا یا جاتا ہے، پس اس سے کہا جاتا ہے کہ: تیرار ہے کون ہے؟ وہ کہتا ہے: میرا

رب الله ہے!''

10:.....حديث ابودرداء رضى الله عنه كالفاظ بيه بين:

"فجاءك ملكان ازرقان جعدان يقال لهما: منكر ونكير، فقالا: من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟ .... الخ."

(اتحاف السادة المتقين ج:٠١ ص:١٠٥، شرح الصدور ص:٥٥) ترجمه:...... پر تيرے ياس دوفر شيخ آسکيں گے،جن كی

ر بمہ ...... پر بیرے پاں دو ترجے ہیں کے ہیں گا۔ آئکھیں نیلی اور بال مڑ ہے ہوئے ہوں گے، ان کومئکر ونکیر کہا جا تا ہے، وہ دونوں کہیں گے کہ: تیرار بکون ہے؟ تیرادین کیا ہے؟ تیرا نی کون ہے؟''

٢١:.....حضرت بشيرا كال المعوى كي حديث كے الفاظ يه بين:

"انى مررت بقبر وهو يسأل عنى فقال: لا

ادرى! فقلت: لا دريت!"

( کنز العمال ج:۱۵ ص:۲۸۲، مجمع الزوائد ج:۳ ص:۴۸، شرح الصدور ص:۵۰)











ترجمہ:..... ' بے شک میں ایک قبر کے پاس سے گزرا تھا، جس سے میر بے بار بے میں سوال کیا جار ہا تھا، اس نے جواب دیا کہ: میں نہیں جانتا! اس پر میں نے کہا کہ: تم نے نہ خود جانا (نہ کسی جاننے والے کی بات مانی!)۔''

انسة حضرت ابوقاده رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ به بين:

"ان المؤمن اذا مات اجلس في قبره فيقال له:

من ربك؟ فيقول: الله تعالى ! .... الخ. "

(اتحاف السادة لمتقين ج:١٠ ص:١٨٨، شرح الصدور ص:٥٥)

ترجمہ: ..... 'جب مؤمن مرجاتا ہے تو اسے اس کی قبر

میں بٹھایا جا تاہے، پھراس سے کہا جا تاہے کہ: تیراربؓ کون ہے؟ وہ کہتا ہے:اللّٰد تعالٰی!''

۸: ..... حضرت معاذبن جبل رضى الله عنه كى صديث كالفاظ يه مين: "فاذا وضع في قبره و سوى عليه و تفرق عنه

اصحابه، اتاه منكر ونكير، فيجلسانه في قبره."

(اتحاف السادة المتقين ج:١٠ ص:١٨، شرح الصدور ص٥٦)

ترجمہ:.....''جب مردے کو قبر میں رکھا جاتا ہے اوراس پر مٹی ڈال دی جاتی ہے اوراس کو فن کرنے والے رُخصت ہوجاتے ہیں، تواس کے پاس منکر اور نکیر آتے ہیں، پس اسے قبر میں بٹھاتے میں''

9ا:.....حضرت عمر بمن خطاب رضى الله عنه كى صديث كالفاظ يه بين:
"كيف انت فى اربع اذرع فى ذراعين، ورأيت
منكرا ونكيرا؟ قلت: يا رسول الله! وما منكر ونكير؟ قال:
فتانا القبر!" (اتحاف المادة ج:١٠ ص:٣١٣، شرح الصدور ص:٥٣)



چە**فىرسى** ھۇ





ترجمه:..... 'حيار ہاتھ کمبی اور دو ہاتھ چوڑی جگه (قبر) میں تیری کیا حالت ہوگی جبتم منکر اور نکیر کو دیکھو گے؟ میں نے عرض كيا: يا رسول الله! منكر اورنكير كون عين؟ فرمايا: قبر مين امتحان لينے والے فرشتے!"

۲۰:....حضرت ابودر داءرضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ به ہیں:

"ثم سدوا عليك من اللبن واكثروا عليك من التراب، فجا ءك ملكان ازرقان جعدان يقال لهما منکر و نکیر."

( كتاب الزيدا بن مباركٌ، بيهقي، ابن الى شيبه ج:٣ ص:٨٧-٣٨٩، اتحاف السادة ج:١٠ ص:١٨٤، شرح الصدور ص:٥٥) ترجمه:......'' تیری اس وقت کیا حالت ہوگی جب تمہیں قبر میں رکھ کرتمہارے اُو پراینٹیں چن دیں گے اور ڈھیر ساری مٹی ڈال دیں گے؟ پھر تیرے یاس کیری آنکھوں اور ڈراؤنی شکل کے دوفر شتے آئیں گے،جنہیں منکرونکیرکہاجاتاہے۔"

٢:.....حضرت ابوا مامه رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ به ہيں:

"فان منكرا ونكيرا يأخذ كل واحد منهما بيد

صاحبه ويقول: انطلق بنا .... الخ."

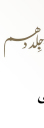
(مجمع الزوائد ج:۳ ص:۴۵، كنزالعمال ج:۱۵ ص:۲۰۵، شرح الصدور ص:۴۴، اتحاف السادة ج:۱۰ ص:۴۲۸) ترجمہ:...... بب(مردہ سوالوں کے جواب سیحے دے دیتا

ہے تو) منکر ونکیرایک دُوسرے کا ہاتھ پکڑ کر کہتے ہیں کہ: بس اب

يہاں سے چلئے!"

٢٢:....حضرت حذيفه رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ بير ميں:







"ان الملك يمشى معه الى القبر، فاذا سوى عليه، سلك فيه، فذلك حين يخاطب."

(شرح الصدور ص: ۴۰، اتحاف السادة ج: ۱۰ ص: ۴۲۲)

ترجمه: ..... ' بے شک فرشتہ جنازہ کے ہمراہ قبر کی طرف

جاتا ہے، پس جب میت کوقبر میں رکھ کراس پرمٹی ڈال دی جاتی ہے تو وہ فرشتہ اس کی قبر میں چلا جاتا ہے، اور اس سے مخاطب ہوتا ہے۔''

۲۳:.....حضرت تميم داري رضي الله عنه كي حديث كالفاظ بيرين:

"ويبعث الله اليه ملكين، ابصارهما كالبرق

الخاطف، واصواتهما كالرعد القاصف .... الخ."

(اتحاف السادة ج:١٠ ص:٢٦٨)

ترجمہ:..... (کافر) میّت کو جب قبر میں رکھا جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے پاس دو فرشتے (منکر ونکیر) سیجتے ہیں، جن کی آنکھیں چندھیا دینے والی بجل کی طرح چمکتی ہوں گی اور آ واز کڑ کتی بجل کی طرح ہوگی۔''

۲۲٪.....حضرت عبادہ بن صامت رضی اللّٰدعنہ کی مروی حدیث کے علاوہ اس مضمون پرِحضرت عطاء بن بیباررضی اللّٰدعنہ کی مرسل بھی ہے۔

فتنة القبر

قبر میں میّت کے پاس منکر ونکیر کا آنا اور سوال وجواب کرنا، اس کو حدیث شریف میں ''فتینة القبر ''(لیعنی قبر میں مردے کا امتحان) فرمایا گیاہے، مندرجہ ذیل احادیث میں اس کاذکرہے:

ا:.....حضرت عا كشرضي الله عنها كي حديث كے الفاظ به مين:

"انهم يعذبون عذابا تسمعه البهائم كلها. فما رأيته بِعد في صلوة الا تعوذ من عذاب القبر."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۳، ج:۲ ص:۹۳۲، نسائی ج:۱ ص:۹۱۱)

O Company

نه المرس**ن** والم





ترجمہ:..... " تخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که: لوگوں کو قبر میں عذاب ہوتا ہے، جس کو تمام چوپائے سنتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی الله عنها فرماتی ہیں: اس کے بعد آنخضرت صلی الله علیه وسلم نماز میں عذاب قبرسے پناه ضرور مانگتے تھے۔'' صحیح مسلم کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"كان يدعو بهؤلاء الدعوات: اللهم فانى اعوذ بك من فتنة النار وعذاب النار وفتنة القبر." (صح مسلم ٢٠٠٠ من ٢٠٨٠)، ابن لجبه ص ٢٥٦٠، منداحم عبدالرزاق ج:٢ ص ٢٠٨٠، ج:٣ ص ٢٠٨٠، ج.٣ ص ٢٥٩٠، شرح النه ج.٥ ص ١٥٩٠)

تر جمہ:..... " تخضرت صلی الله علیہ وسلم ان الفاظ کے ساتھ دعا کیا کرتے تھے:اےاللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں دوزخ کے فتنا ورعذاب سے،اور قبر کے فتنہ سے۔'' مندحمیدی کی روایت کے الفاظ ریہ ہیں:

(مندهمیدی ص:۹۴،منداحه ج:۲ ص:۳۳۸،۸۹،۵۳) ترجمه:...... قبرول مین تمهاراامتحان (لیعنی تم سے سوال و

جواب) ہوتاہے۔''

۲:.....حضرت انس بن ما لک رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"اللهم انى اعوذ بك من العجز والكسل، والجبن والهرم، واعوذ بك من عذاب القبر، واعوذ

بك من فتنة المحيا و الممات."

(بخاری ج:۲ ص:۹۴۲، سیج مسلم ج:۲ ص:۳۴۷، ترزی ج:۲ ص:۱۸۷، نسائی ج:۲ ص:۱۳۳، مسند احمد ج:۳ ص:۱۷۹،۲۰۵،۲۳۲،۲۰۲۲ ۲۰۲۰، این انی شیبه ج:۳ ص:۳۷۵)









ترجمه: اے اللہ! میں آپ کی پناہ جاہتا ہوں بجز و کسل سے، ہز دلی اور انتہائی بڑھا ہے ۔۔۔ اور میں آپ کی پناہ جاہتا موں زندگی اورموت کے فتنوں سے۔'' منداحمد کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"قال: تعوذوا بالله من عذاب القبر، وعذاب النار، وفتنة الدجال! قالوا: وما ذاك يا رسول الله! قال: ان هذه الامة تبتلى في قبورها." (منداح ج: ص س: ٢٣٣) ترجمه:....." فرمايا: الله كى پناه مائلوعذاب قبر سے، اور دوزخ كے عذاب سے اور فتئ دجال سے! صحابة في غرض كيا: يا رسول الله! فتئ قبركيا چيز ہے؟ فرمايا: قبر ميں اس اُمت كا امتحان كيا جا تا ہے۔"

"فان مات او قتل غفرت له ذنوبه كلها و اجير من عذاب القبر." (مجمع الزوائد ج:۵ ص:۲۹۱) ترجمه: سن عذاب القبر." پس مرابط اگر مرجائ يا شهيد بهوجائ تو اس كتمام گناه بخش ديئ جاتے ہيں اور اسے عذاب قبرسے بچاليا جاتا ہے۔"

٣:.....حضرت ابو ہر ریرہ رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو: الله م انسى اعوذ بك من عذاب القبر ومن عذاب النار." (صحح بخارى ج: اص: ۱۹۸، نائى ج: اص: ۲۹۰، ماكم ج: اص: ۵۳۳، ماكم ص: ۵۳۳، كزالعمال ج: ۲ ص: ۱۹۰)

ترجمه:...... "تخضرت صلى الله عليه وسلم بيدعا كيا كرتے









تھ: اے اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں عذابِ قبر سے اور دوزخ کے عذاب سے ۔''

تر مذى شريف كى روايت كے الفاظ يہ ہيں:

"استعيذوا بالله من عذاب القبر!"

(ترندی ج:۲ ص:۲۰۰)

ترجمہ:.....''اللّٰدتعالٰی کی پناہ مانگوعذابِ قبرہے!''

سنن ابن ماجه کی روایت کے الفاظ میرین:

"من مات مرابطا فی سبیل الله اجری علیه اجر عدله الله الحدی علیه اجر عدله الصالح الله ی کان یعمل، واجری علیه رزقا، وامن من الفتان." (ابن الجه ص:۱۹۸۰) تزالعمال ج:۲ ص:۳۱۸) ترجمه: "جو شخص الله تعالی کراسته میں پہرہ دیتے ہوئے مرجائے، اس کے وہ تمام اعمالِ صالحہ جاری رہتے ہیں جو وہ کیا کرتا تھا، اوراس کارزق جاری رکھا جا تا ہے، اوروہ قبر میں امتحان لینے والوں سے محفوظ رہتا ہے، اس سے سوال وجواب نہیں ہوتا۔" کیا کرتا تھا، وسلم مناظ رہتا ہے، اس میں الله علیه وسلم خطیباً شخصالی الله علیه وسلم خطیباً

فذكر فتنة القبر."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۳، نسائی ج:۱ ص:۲۹۰، مشکوة ص:۲۹) ترجمه:...... تخضرت صلی الله علیه وسلم نے خطبه دیا، اس میں فتنهٔ قبر کاذ کر فر مایا۔'

منداحر كى روايت كالفاظ يه ين.

"انه قد او حى الى انكم تفتنون فى القبور!" (ح:٢ ص:٣٢٥)



المرسف والم

عِلد د جِلد د



ترجمہ:..... ' مجھے وی کی گئی ہے کہتم سے قبروں میں امتحان ہوتا ہے۔''

۵:.....حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

اللهم انى اعوذ بك من البخل، واعوذ بك من البخل، واعوذ بك من البخل، واعوذ بك من البخل، واعوذ بك من الحمر، واعوذ بك من عذاب واعوذ بك من عذاب السقبر." (صحح بخارى ج:۲ ص:۹۳۳،۹۳۲، تائى ج:۲ ص:۳۱۳،۱۳۱۲)

ترجمہ:..... 'اےاللہ! میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں بخل ہے، اور میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں بزدلی ہے، اور میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں کہ میں کمی عمر کی طرف اُٹھایا جاؤں، اور میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں دُنیا کے فتنہ ہے، اور میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں عذابِ قبر ہے۔' ۲:....حضرت ام خالد بنت خالد بن سعید بن العاص رضی اللہ عنہما کی حدیث

كالفاظ بير بين:

"سمعت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يتعوذ

من عذاب القبر."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۴، ج:۲ ص:۹۴۲، ابن الی شیبه ج:۱۰

ص:۱۹۳،منداحد ج:۲ ص:۳۶۵، کنزالعمال ج:۱۵ ص:۷۳۸)

ترجمه: ..... 'میں نے نبی کریم صلی الله علیه وسلم کوعذابِ

قبرسے پناہ مانگتے ہوئے سنا۔"

مصنف ابن الى شيبه كى روايت كالفاظ يه بين:

"قد اوحى الى انكم تفتنون في القبور."

(ابن الي شيبه ج.٣ ص:٣٤٥)



ڿ؞**ڣ**ؠڔٮؾ؞ڿ







جاند د م







ترجمه: ..... ' مجھے وحی کی گئی ہے کہ قبروں میں تمہاراامتحان

كنزالعمال بحواله طبراني كي روايت كے الفاظ يه بين: "استجيروا بالله من عذاب القبر!"

( كنزالعمال ج:١٥ ص: ١٣٨)

ترجمه: ..... ' عذابِ قبرسے اللّٰد کی بناہ مانگو!''

الفاظ يه ٢٠٠٠

"فقال: تعوذوا بالله من عذاب القبر! فقالوا:

نعوذ بالله من عذاب القبر!"

(صحیحمسلم ۲:۲ ص:۳۸۱،شرح السنه ج:۵ ص:۱۶۲، ابن الي شیبه

ج.٣ ص:٣٧٣، ج:١٠ ص:١٨٥، كنز العمال ج:٢ ص:٣٦٣)

ترجمه: ..... '' آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے فر مايا: الله كي یناہ مانگوعذابِ قبر ہے! پس صحابہ کرامؓ کہنے لگے: ہم اللہ سے بناہ

ما نگتے ہیںعذابِ قبرسے!'' om

٨:.....حضرت عبدالله بن عماس رضي الله عنهما كي حديث كالفاظ به بس:

"اللهم اني اعوذ بك من عذاب جهنم ومن

عذاب القبو . " (ترندي ج:٢ ص:١٨٥ انسائي ج:١ ص:٢٩٠ ابن ماجه

ص:٢٧٣،٢٧٦، منداحد ج: ١ ص:٥٠٠٥ كنزالعمال ج:٢ ص:٢١٣)

ترجمه:..... "اے الله! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں جہنم

کے عذاب سے اور قبر کے عذاب سے۔''

9:....حضرت سلمان فارسي رضي الله عنه كي حديث كالفاظ به بين:

"رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه،

وان مات جرى عليه عمله الذي كان يعمله، واجرى



جلد د









علیه رزقه، و امن من الفتان." (صحیحمسلم ۲:۲ ص:۱۳۲، سنن کبری پیمقی ج:۹ ص:۳۸۱، سنداحد ج:۵ ص:۲۹۳، منداحد ج:۵ ص:۳۲۸، مشکلوة ص:۳۳۹، درمنثور ج:۲ ص:۳۲۸)

ترجمہ:..... (ایک دن رات اسلامی سرحد کا پہرہ دینا ایک مہینے کے قیام وصیام سے افضل ہے، اور اگریشخص مرجائے تو جو کمل وہ کیا کرتا تھاوہ اس کے لئے برابر جاری رکھا جائے گا، اور اس کارزق بھی جاری رکھا جائے گا، اور شخص قبر کے امتحان سے مامون رہے گا۔'' ایک اور روایت کے الفاظ ہے ہیں:

"رباط يوم في سبيل الله افضل، وربما قال: خير من صيام شهر وقيامه، ومن مات فيه وقى فتنة القبر ونسمى له عمله الى يوم القيامة." (ترندى ج:١ ص:٢٠٠، كز العمال ج:٣ ص:٣٢٧)

ترجمہ: ..... 'ایک دن اللہ کے راستے میں پہرہ دینا ایک مہینے کے قیام وصیام سے افضل ہے، اور جوشخص اس حالت میں مرجائے اسے قبر کے سوال وجواب سے بچایا جائے گا،اوراس کاعمل تا قیامت بڑھتارہے گا۔''

ایک اور روایت کے الفاظ بیہ ہیں:

"من مات مرابطا اجير من فتنة القبر!"

(متدرك حاكم ج:٢ ص:٨٠١بن ابي شيبه

ج:۵ ص:۳۳۷، اتحاف ج:۱۰ ص:۳۸۱)

ترجمہ:..... ''جوخدا کی راہ میں پہرہ دیتے ہوئے مرے،

اسے فتنهٔ قبرسے پناہ میں رکھا جائے گا!''

٠١: .....حضرت زيد بن ارقم رضى الله عنه كي حديث كالفاظ بير بين:





"کان یقول: اللّهم انی اعوذ بک من العجز والکسل والجبن والبخل والهرم وعذاب القبر."

(صیح مسلم ج:۲ ص:۳۵۰،نائی ج:۲ ص:۳۱۳، این ابا شیبه ج:۳ ص:۳۵۰،نائی ج:۱ ص:۱۸۲)

ترجمہ:.....: آنخضرت صلی اللّه علیه وسلم یه دعا کرتے شے: اے اللّه! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں عاجز ہونے ہے، سل مندی ہے، بزدلی ہے، بخل ہے، انتہائی بڑھا ہے ہے، اور قبر کے مندی ہے، بزدلی ہے، بزدلی ہے، اور قبر کے

تر مذی کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

عذاب ہے۔''

"انه كان يتعوذ من الهرم وعذاب القبر."

(ترندی ج:۲ ص:۱۹۷)

ترجمه:...... "تخضرت صلى الله عليه وسلم پناه ما نگتے تھے

انہائی بڑھاپے سےاور قبر کے عذاب سے۔''

اا:....حضرت ابوبكررضي الله عنه كي حديث كے الفاظ يه بين:

"اللهم انسى اعوذ بك من الهم والكسل وعذاب القبر." (ترندى ج:٢ ص:١٨٨، نسائى ج:٢ ص:١٨٨، منداجد ج:٥ ص:٢٠٠٠ على منداجد ج:٥ ص:٢٠٠٠ على ح:١ ص:٢٥٢، عالى شرط مسلم، واقره الذهبى. ابن الى شيبه ج:٣ ص:٢٥ ص:١٨١)

ترجمه:.....'اے اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں دنیوی افکارہے، کسل مندی سے اورعذابِ قبرسے۔ ''
۱۲:....حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:
''ان النہ صلی الله علیه و سلم کان یتعوذ من









الحبن والبخل وارذل العمر وعذاب القبر وفتنة الصدر. " (نبائل ج:۲ ص:۳۱۱،۵۳،۲۲ ج:۱ ص:۵۳،۲۲ منداحد ج:۱ ص:۳۲۲،متدرک ما کم ج:۱ ص:۵۳۰،وقال هذا حدیث صحیح عالمی شرط الصحیحین، واقره الذهبی، ابن الی شیم خ:۲ ص:۳۷۸)

ترجمہ:.....نبی کریم صلی الله علیہ وسلم پناہ مانگتے تھے بزدلی سے بخل سے نکم عمر سے ،عذابِ قبر سے اور سینے کے فتنے سے '' سے ، بخل سے ،کمی عمر سے ،عذابِ قبر سے اور سینے کے فتنے سے '' سا:.....حضرت مقدام بن معد یکرب رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ ہے ہیں:

"لشهيد عند الله ست خصال: يغفر له من اول دفعة، ويرى مقعده من الجنة، ويجار من عذاب القبر .... السخ." (ترندى ج: اس:۱۹۹،۱۲۰ منداحم

ج:هم ص:۱۳۱، مشكوة ص:۳۳۳، كنزالعمال ج:هم ص:۵۰۹)

ترجمہ: "" "شہید کو چھ انعام ملتے ہیں، اول مرتبہ میں اس کی بخشش ہوجاتی ہے، جنت میں اس کو اس کا ٹھکانا دکھایا جاتا ہے، اوراسے عذابِ قبرسے بحایا جاتا ہے۔ "

١٢:.....حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه كي حديث كالفاظ يه بين:

"لو سألت الله ان يعافيك من عذاب في النار وعـذاب في النار وعـذاب فـي القبر، لكان خيـرًا لك." (صح مسلم ج:٢ ص ٣٣٨، منداحم ج:١ ص ٣٣٨،

ابن افي شيبه ج:۳ ص:۳۷۴، شرح السنه ج:۵ ص:۱۶۳)

ترجمہ:.....''اگرتم الله تعالیٰ سے بید درخواست کرتے کہ حمہیں دوزخ کے عذاب سے اور قبر کے عذاب سے عافیت میں رکھیں، توبی تبہارے لئے بہتر ہوتا۔''







<u>﴿</u>﴾ فهرست ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

آ کے مسائل ہوں است \* اوران کاحل

تر مذى شريف كى روايت كے الفاظ يه ياس:

"واعوذ بك من عذاب النار وعذاب القبر."

(ترندی ج:۲ ص:۵۵۱)

جلد د

ترجمہ:..... اور میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں دوزخ کے

عذاب سے اور قبر کے عذاب سے۔''

حاكم كى روايت كے الفاظ يہ ہيں:

"اللُّهم انبي اعوذ بك .... من فتنة الدجال

وعذاب القبو. " (متدرك ماكم ج: اص:۵۳۴)

ترجمه:..... 'اے اللہ! میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں .....

دجال کے فتنہ سے اور عذابِ قبر سے۔''

10:....فضاله بن عبيد رضى الله عنه كي حديث كالفاظ يه بين:

"الذي مات مرابطا في سبيل الله فانه ينمي له

عمله الى يوم القيامة، ويأمن فتنة القبر . "

(ترندى ج: اص:۱۹۵، ابوداؤد ج: اص:۳۳۸، مشكوة ص:۲۳۲،

متدرك حاكم ج:٢ ص:٩٩، منداحمه ج:٢ ص:٢٠، موار دالظمآن

ص:۱۹۹۱، اتحاف ج:۱۰ ص:۱۸۱۱، درمنثور ج:۲ ص:۱۱۱۱)

ترجمه:..... 'جو شخص راهِ خدا میں پہرہ دیتے ہوئے

مرجائے، قیامت تک اس کاعمل بڑھتار ہتا ہے، اور وہ قبر کے فتنہ

سے مأمون رہتا ہے۔''

١٦:.....حضرت براء بن عازب رضی الله عنه کی حدیث (جو پہلے گزر چکی ہے)

كالفاظ بير بين:

"قال: ويأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له: من

ربك؟ .... الخ."

(ابوداؤد ج:۲ ص:۲۵۸،عبدالرزاق ج:۳ ص:۵۸۱،بن الیشیه ج:۳ ص:۳۷،۳۷،۰۳۷،منداحمه ج:۸ ص:۴۹۲)





ترجمہ:.....' اورمیّت کے پاس دوفر شتے آتے ہیں، پس اس کو بٹھاتے ہیں اور اس سے بیسوال کرتے ہیں کہ: تیراربّ کون ہے؟....الخ۔''

انسس حضرت عمرو بن ميمون رضى الله عنه كى حديث كالفاظ بيه بين :

"ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتعوذ بهن دبر الصلوة: اللهم انى اعوذ بك من الجبن، واعوذ بك من ارذل العمر، واعوذ بك من ارذل العمر، واعوذ بك من فتنة الدنيا وعذاب القبر."

(ترندی ج:۲ ص:۱۹۲۱، نسائی ج:۲ ص:۱۳۱۸، ۱۳۱۸، نامجه ص:۲۷۳)

ترجمہ:.....'آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ہرنماز کے بعد ان چیزوں سے پناہ مانگا کرتے تھے،اور فر ماتے:اے الله! میں آپ سے بزدلی، بخل، ارذلِ عمر، وُنیا کی آز ماکش اور عذابِ قبرسے پناہ مانگتا ہوں۔''

۱۸:....حضرت سلیمان بن صرواور خالد بن عرفطه رضی الله عنهما کی حدیث کے

الفاظ بيرېن:

"من یقتله بطنه لم یعذب فی قبره." (ترندی ج:۱ ص:۱۲۱، نسائی ج:۱ ص:۲۸۸، کنز العمال ج:۲ ص:۳۲۳، منداحد ج:۲ ص:۲۲۲، ج:۵ ص:۲۹۲،مواردالظمآن ص:۱۸۱)

ترجمہ:.....''جو شخص پیٹ کے مرض میں فوت ہوا، اسے عذاب قبزہیں ہوگا۔''

الفاظ يه بين:

"اللهم اني اعوذ بك من عذاب القبر ووسة الصدر." (ترمزي ٢:٢ ص: ١٨١، عن شعب الايمان يهي )





چ<u>ل</u>د د



ترجمہ:...... 'اے اللہ! میں آپ کی پناہ چاہتا ہوں قبر کے عذاب سے، اور سینے کے وسواس سے۔''

٠٠:....حفرت عمرو بن شعيب عن ابيين جدلةً كي حديث كے الفاظ يه مين :

"اللهم اني اعوذ بك من الكسل .... واعوذ

بك من عذاب القبر، واعوذ بك من النار."

(نمائی ج:۲ ص:۲۱۲، منداحد ج:۲ ص:۱۸۹،۱۸۵)

ترجمه: ..... "اے اللہ! میں آپ کی پناہ حابتا ہوں ستی

ہے، قبر کے عذاب سے اور آگ ہے۔''

٢١:.....حضرت ابومسعو درضي الله عنه كي حديث كے الفاظ يه بين:

"كان النبى صلى الله عليه وسلم يتعوذ من

خمس: من البخل، والجبن، وسوء العمر، وفتنة

الصدر، وعذاب القبر." (نيائي ج:٢ ص:٣١٣) ترجمه:...... تخضرت صلى الله عليه وسلم ان ياخچ چيزول

٢٢:....حضرت راشد بن سعد عن رجل من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كي

روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"قال: يا رسول الله! ما بال المؤمنين يفتنون في

قبورهم الا الشهيد؟" (نائي ج: ا ص:٣٨٩)

ترجمہ:.....'نیا رسول اللہ! کیا شہید کے علاوہ تمام

مؤمنوں کوقبر میں آز مایا جائے گا؟''

۲۳:.....حضرت عثمان بن ابوالعاص رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ يه بين:

"اللُّهم اني اعوذ بك .... ومن فتنة المحيا

المجافية المست

(my+)





جِهِ فَهِ الْمُرْسِينِ مِنْ





(نسائی ج:۲ ص:۲۱۳)

ترجمه: ..... "ا الله! مين آپ كى پناه چاہتا ہوں زندگى

اورم نے کے بعد کے فتنہ سے۔''

و الممات."

٢٧: .....حضرت امسلمه رضى الله عنهاكي حديث كالفاظ به بين:

"اعوذ بك .... من عذاب القبر .... ومن

فتنة الغني و من فتنة القبر . " (متدرك ماكم ج: اص: ۵۲۳)

ترجمه:.....'اے اللہ! میں پناہ مانگتا ہوں قبر کے عذاب

ہے، دولت کے فتنہ سے اور قبر کی آ زمائش ہے۔''

٢٥:....حضرت جابر بن عبرالله رضى الله عنه كي حديث كالفاظ مهر بين:

"ان هذه الامة تبتلي في قبورها!"

(منداحمه ج:۳ ص:۳۴۲، كنزالعمال ج:۵۱

ص: ۲۳۲، مجمع الزوائد ج:۳ ص: ۴۸)

ترجمہ:..... 'بےشک بیامت قبروں میں آز مائی جا ہا'' مصنف عبدالرزاق کی روایت کے الفاظ بیہ ہیں:

"فامر اصحابه ان يتعو ذوا من عذاب القبر."

(مصنف عبدالرزاق ج:۳ ص:۵۸۴)

ترجمه:.....ن أنخضرت صلى الله عليه وسلم نے اپنے صحابہ

كرامٌ وفرماياكه:عذابِ قبرسے پناه مانكا كرو۔''

۲۲:....حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه کی حدیث (جو گزر چکی ہے) کے

الفاظ پيرېين:

"ان هذه الامة تبتلي في قبورها!"

(منداحمه ج:۳ ص:۱۰،۱۰نابیشیبه ج:۳ ص:۳۷۳)

ترجمه: "" بي شك بدامت اپني قبرون مين آزمائي





جاتی ہے۔'

مجمع الزوائد كى روايت كے الفاظ يه ہيں:

"من توفي مرابطا وقي فتنة القبر!"

(مجمع الزوائدج:۵ ص:۲۹۰)

ترجمہ:......ن ، جو تخص اسلامی سرحدوں کی حفاظت کرتے ہوئے فوت ہوا، وہ عذابِ قبر سے تحفوظ رہے گا۔'' موار دالظمآن کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"لو لا ان تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم عذاب القبر الذى اسمع منه، ان هذه الامة تبتلى فى قبورها." (مواردانظمآن ص:١٩٩١، كزالعمال ح:١٥ ص:١٩٣٧) ترجمه:....."اگريهانديشه نه وتا كمتم مردول كوفن كرنا

چھوڑ دو گے، تو میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا کہ تہمیں بھی عذابِ قبر مدر دو میں نواں ''

سادے جومیں سنتا ہوں۔''

اتحاف السادة المتقين شرح احياء علوم الدين كے الفاظ يه مين:

"من توفى مرابطا وقى فتنة القبر!"

(اتحاف السادة المتقين ج:١٠ ص:٣٨٢)

ترجمہ:.....' جوشخص اسلامی سرحدوں کی حفاظت کرتے

ہوئے فوت ہوا، وہ عذابِ قبرے محفوظ رہے گا۔''

حضرت ام بشررضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"استعيذوا بالله من عذاب القبر! قلت: يا رسول الله! وللقبر عذاب؟ قال: انهم ليعذبون في

قبورهم عذابًا تسمعه البهائم."

(ابن ابي شيبه ج:۳ ص:۳۷، ۳۷۵، ۳۷۵، موارد الظمآن ص:۲۰۰، مجمع الزوائد ج:۳ ص:۵۲)

چە**فىرسى**دى





ترجمہ: ..... 'عذابِ قبر سے اللّٰه کی پناہ ما نگا کرو! میں نے عرض کیا: یا رسول اللّٰه! کیا قبر میں عذاب ہوگا؟ فرمایا: ہاں! ان (کفار) کوقبر میں ایساعذاب دیا جارہا ہے جسے تمام جانور سنتے ہیں۔ '' کفار) کوقبر میں ایساعذاب دیا جارضی اللّٰہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں: ''ویؤ من من فتان القبر.''

(منداحمہ ج:۴ ص:۱۵۱، مجمع الزوائد ج:۵ ص:۱۵۱، مجمع الزوائد ج:۵ ص:۱۹۸ اتحاف السادة ج:۱۰ ص:۱۹۸ ص:۱۹۸ تحاف السادة حمد:...... جو شخص اسلامی سرحد کی حفاظت کرتے ہوا،وہ قبر کے عذاب سے محفوظ رہے گا۔''

٢٩:.....حضرت واثله بن اسقع رضي الله عنه كي حديث كے الفاظ به بين:

"الا! ان فلان بن فلان في ذمتك وحبل جوارك

فقه فتنة القبر وعذاب النار." (منداحمه ج:٣ ص:٣٩١) ترجمه:....."اك الله! فلال بن فلال آپ كي امان اور

٠٠٠.....جارة النبي صلى الله عليه وسلم كي حديث كے الفاظ يه مين:

"اللهم انى اعوذ بك من عذاب القبر وفتنة

القبو." (منداحمد ج:۵ ص:۱۷۱)

ترجمه:...... 'اےاللہ! میں آپ کی پناہ جا ہتا ہوں عذابِ

قبراورفتنهٔ قبرے۔''

الا:.....حضرت عباده بن صامت رضى الله عنه كى حديث كالفاظ بيه بين:

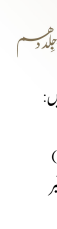
"ويجار من عذاب القبر."

(منداحد ج:۴ ص:۱۳۱، مجمع الزوائد ج:۵ ص:۲۹۳)

ترجمه:.....''اور(شهید)عذابِقبرےمحفوظ رہےگا۔''

چە**فىرسى** ھې







٣٢: .....حضرت عمر وبن ديناررضى الله عنه كى حديث كالفاظ يه بين: "كيف بك يا عمر! بفتان القبر."

(مصنف عبدالرزاق ج:٣ ص:٥٨٢)

ترجمہ:.....''اےعمر!اس وقت تیرا کیا حال ہوگا جب قبر میں تیرے یاس منکر ونکیرآ 'ئیں گے؟''

٣٣ :.....حضرت عبدالرحمٰن بن حسندرضي الله عنه كي حديث كالفاظيم عين:

"فقال: او ما علمتم ما اصاب صاحب بنى اسرائيل؟ كان الرجل منهم اذا اصابه الشي من البول قرضه بالمقراض فنهاهم عن ذالك فعذب في قبره."

(مصنف ابن الي شيبه ج.٣ ص: ٣٤٦،٣٤٥)

ترجمہ:.....''جانے نہیں ہو کہ بنی اسرائیل کے اس آ دمی کے ساتھ کیا ہوا؟ بنی اسرائیل میں سے کسی کواگر پیشاب لگ جاتا تو اسے مقراض سے کاٹ لیتا ،گراس شخص نے ان کواس سے روکا جس کی وجہ سے اسے عذاب قبر دیا گیا۔''

٣٠٠ :.....حضرت يعلى بن شابدرضى الله عنه كى حديث كالفاظ يه بين:

"ان صاحب هذا القبر يعذب ....."

(ابن البي شيبه ج:۳ ص:۲۷۳)

ترجمه نسس بشكال قبروالي وعذاب مورماب.

٣٥:.....حضرت حكم رضى الله عنه كى حديث كالفاظ بيه مين:

"اللهم انى اعوذ بك من غلبة العدو ومن

غلبة الدين وفتنة الدجال وعذاب القبر."

(ابن اني شيبه ج:۱۰ ص:۱۹۵)

ترجمه: ..... "اے اللہ! میں آپ کی پناہ حیابتا ہوں رشمن



*؋؋۬ؠڔٮ*ؾ؞۪ڿ



و فررت ا





ے غلبہ سے، قرض کے غلبہ سے، فتنهٔ دجال سے اور عذابِ قبر سے۔'' ۳۲:.....حضرت ابودر داءرضی الله عنہ کے اثر کے الفاظ یہ ہیں:

"فان بها عذابًا من عذاب القبر."

(ابن الى شيبه ج:۵ ص:۳۲۹)

جِلد د

ترجمہ:.....'' بے شک وہاں عذابِ قبر کی طرح کا ایک

عذاب ہے۔''

٢٧: .....حضرت عبيدالله بن عمر رضى الله عنه كي حديث كالفاظ به مين :

"واعوذ بك من عذاب القبر واعوذ بك من

عذاب النار." (كنزالعمال ج:٢ ص:٢١٠)

ترجمه:.....''(اےاللہ!) میں آپ کی پناہ حابتا ہوں قبر

کے عذاب سے ،اورآگ کے عذاب سے ۔''

٣٨:....حضرت حسن رضي الله عنه كي حديث كالفاظ به مين:

"حادت عن رجل يضرب في قبره من اجل

النميمة." سام (كنزالعمال ج:١٥ ص: ٢٣٥)

ترجمہ:.....'(میری خچراس لئے)بدکی ہے کہایک شخص

کو قبر میں چغل خوری کرنے کی وجہسے مارا جارہاہے۔''

<u>٣٩:.....حضرت ميمونه رضى الله عنها مولاة النبي صلى الله عليه وسلم كى حديث كے </u>

الفاظ بير بين:

"يا ميمونة! تعوذى بالله من عذاب القبر."

( كنزالعمال ج:۱۵ ص:۷۸)

ترجمه:.....''اےمیمونہ!اللّٰد تعالٰی کی پناہ ما نگا کروعذابِ

قبرسے۔''

٠٠ :....حضرت ابوالحجاج ثماني رضي الله عنه كي حديث كالفاظ بيربين:





"يقول القبر للميت .... الم تعلم اني بيت الظلمة وبيت الفتنة .... الخ."

( كنز العمال ج:١٥ ص:٦٣٢، حلية الاولياء

ج:۲ ص:۹۰، اتحاف ج:۲ ص:۳۰۱)

ترجمہ: ..... 'قبرمیت سے کہتی ہے کہ: کیا تہہیں معلوم نہیں تھا کہ میں اندھیرےاورآ زمائش کا گھر ہوں؟''

اله:.....حضرت ابوا مامه رضي الله عنه كي حديث كے الفاظ به ہن:

"من رابط في سبيل الله آمنه الله من فتنة

القبو." (مجمع الزوائد ج:۵ ص:۲۸۹) كنز العمال ج:۸ ص:۲۸۲)

ترجمہ:....: جس شخص نے اسلامی سرحد پر بہرہ دیا،

اسےاللّٰہ تعالٰی فتنہ قبر ہے محفوظ فر ماویں گے۔''

۲۲:.....حضرت ابودر داءرضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ به ہیں:

"رباط يوم وليلة يعدل صيام شهر وقيامه ....

ويوقى الفتان."

(كنزالعمال ج: ٢٩ ص: ٣٠٢٧، مجمع الزوائد ج: ٥ ص: ٢٩٠)

ترجمه: ..... ' ایک دن الله کے راستے میں پہرہ دینا ایک

مہینے کے قیام وصیام سے افضل ہے ....اور جو شخص اس حال میں

مرجائے اسے قبر کے سوال وجواب سے بھالیا جائے گا۔"

٣٧٠:....حضرت عثمان رضي الله عنه كي حديث كالفاظ به بين:

"من مات مرابطا في سبيل الله .... امن من

الفتان ويبعثه الله تعالى آمنًا من الفزع الاكبر."

(اتحاف ج:١٠ ص:٣٨٢)

ترجمہ:.....' جِشْخص اللّٰہ کے راستہ میں بہرہ دے....اللّٰہ







تعالى اسے منكر ونكير كے سوال وجواب سے محفوظ ركھے گا، اور قيامت كے دن كى هجرا بہت سے بھى وہ ما مون رہے گا۔'

٢٦: .....حضرت ثابت بنانى رضى اللہ عنہ كى صديث كے الفاظ يہ ہيں:

"اذا وضع الميت فيى قبر ہ احتوشته اعماله المصالحة و جاء ملك العذاب، فيقول له بعض اعماله:

اليك عنه، فلو لم يكن الا انا لما وصلت اليه.''

(حلية الاولياء ج:٢ ص:١٨٩)

ترجمه: ..... 'جب میت کوقبر میں رکھا جاتا ہے تواس کے اعمالِ صالحه سے گھر لیتے ہیں، اور جب فرشته عذاب آنے لگتا ہے تو اس کے اعمالِ صالحہ میں سے ایک عمل کہتا ہے: اس سے دور رہئے! اگر میں اکیلا ہی ہوتا تب بھی آپ اس کے قریب نہیں آسکتے تھے۔'' اگر میں اکیلا ہی ہوتا تب بھی آپ اس کے قریب نہیں آسکتے تھے۔'' کہ: .... حضرت امسلم درضی اللہ عنہا کی اور صدیث کے الفاظ یہ ہیں: درجته ..... وافسح له فی قبرہ و نور له فیه.''

(صحیح مسلم، جامع الاصول ج:۱۱ ص:۸۸، ابوداؤد ج:۲ ص:۸۲۵، مند احمد ج:۲ ص:۲۹۷، بیهی سنن کبری ج:۳ ص:۳۸۸، شرح البنه ج:۵ ص:۳۰۰، اتحاف ج:۵ ص:۱۰۳۰ ترجمه:..... الله! ابوسلمه کی مغفرت فرما اوراس کے درجات بلندفرما، اے الله! اس کی قبر کوکشاده فرما اوراس کومنور فرما۔ '' ۲۸:.....حضرت عوف بن ما لک کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

"اللهم اغفر له .... واعده من عداب القبر." (صحیم سلم ج: اس: ۱۱۱۱، نسائی ج: اس: ۲۸۱، منداحد ج: ۲ ص: ۲۳، ابن ابی شیبه ج: ۳ ص: ۲۹۱، ج: ۱۰ ص: ۹۰۹)



چە**فىرسى** ھې





ترجمه:..... الله! الله كل مغفرت فرما اور اس

جلد د

عذابِ قبر سے نجات عطافر ما۔''

منكر ونكيرميت كوقبرمين بتهات بين

احادیث بشریفہ میں جہال میّت کے پاس منکر ونکیر کے آنے اور سوال وجواب کرنے کا ذکر آتا ہے، وہاں میمضمون بھی متواتر احادیث میں وارد ہے کہ نکیرین میّت کو بیٹھنے کا حکم دیتے ہیں، اور وہ سوال وجواب کے لئے قبر میں اُٹھ کر بیٹھ جاتا ہے، اس سلسلہ

میں درج ذیل احادیث کا حوالہ دینا کافی ہوگا:

ا:....حضرت انس رضى الله عنه كي حديث ميں ہے:

"اتاه ملكان فاقعداه." (صحح بخاري ج:۱ ص:۸۵۱،

۱۸۲، صحیح مسلم ج:۲ ص:۳۸۹، نسائی ج:ا ص:۲۸۸، این حبان ج:۲ ص:۴۹، شرح السنه ج:۵ ص:۹۱۵، کنز العمال ج:۱۵ ص:۱۳۳۲، مشکوة

ص:۴۲)

ترجمہ: ..... "قبر میں میت کے پاس دوفر شتے آتے ہیں

اوراسے بٹھلاتے ہیں۔''

۲:....حضرت براء بن عازب رضی الله عنه کی حدیث میں ہے:

"اذا اقعد المؤمن في قبره...."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۳،ابوداؤد ج:۲ ص:۱۵۴، مجمع الزوائد

ج.٣ ص ١٠٥٠ ابن ابي شيبه ج.٣٦ ص ١٣٨١، مشكوة ص ٢٥٠)

ترجمه:..... "مؤمن كوجب قبرمين بشاياجا تاب ....."

منداحر كى روايت كالفاظ يه ين:

"فيأتيه ملكان فيجلسانه ....."

(منداحد ج:۲ ص:۲۸۷، كنزالعمال ج:۱۵ ص: ۲۲۷)

ترجمہ:..... 'پس اس میت کے پاس دوفر شتے آتے ہیں









اوراسے بٹھلاتے ہیں۔"

٣٠:....حضرت ابو ہر رہ وضي الله عنه كي حديث كے الفاظ يہ ہيں:

"ان الميت يصير الى القبر فيجلس الرجل الصالح فى قبره غير فزع ولا مشغوف -الى قوله - ويجلس الرجل السوء فى قبره فزعًا مشغوفًا."

(ابن ملجه ص:۱۹۵، بن حبان ج:۲ ص:۲۵، مواردالظمآن ص:۱۹۸، کنز العمال ج:۱۵ ص:۲۳، شرح الصدور ص:۵۸، مشکلوة ص:۲۵)

ترجمه: "" 'بلاشبه میت کو جب قبر میں رکھا جاتا ہے تو نیک صالح آ دمی کو قبر میں بھایا جاتا ہے تو نیک صالح آ دمی کو قبر میں بھایا جاتا ہے، اس وقت نہ وہ گھبرایا ہوا ہوتا ہے، ہواور نہ پریشان ساور برئے آ دمی کو اس کی قبر میں بھایا جاتا ہے، اس وقت وہ نہایت گھبرایا ہوا، پریشان ہوتا ہے۔'' مسدرک حاکم کی روایت میں بیالفاظ ہیں:

"فيقال له: اقعد! فيقعد وتمثل له الشمس."

(ج:۱ ص:۹۷۳)

ترجمہ:.....''میّت کوکہا جاتا ہے کہ بیٹھ جا، پس وہ ( اُٹھ کر ) بیٹھ جاتا ہے،اوراسے سورج (غروب ہوتا ہوا ) نظر آتا ہے۔''

سر) بیره جا نامیج ، اورات ورون کر سروب ، دما ، درای سرا نامیج . مجمع الزوائد میں بروایت طبرانی ان کی روایت کے الفاظ بیر ہیں :

"فيقال له: اجلس! فيجلس، وقد مثلت له

الشمس للغروب." (مجمح الزوائدج:٣ ص:٥١، قال الهيثمي حسن)

ترجمہ: "" پس اسے (میت سے ) کہا جاتا ہے کہ: اُٹھ

کربیٹھ جا! پس وہ بیٹھ جاتا ہے،اوراسےسورج غروب ہوتا ہوا نظر پی

آتاہے۔"

٣:.....حضرت ابوسعيد خدري رضي الله عنه كي حديث ميس ہے:



چە**فىرسى**ھ





"فاذا الانسان دفن فتفرق عنه اصحابه، جاءه

ملك في يده مطراق فاقعده .... الخ. " (منداهم ج.٣

ص:٣٠م مجمع الزوائد ج:٣ ص:٧٦م، كنز العمال ج:١٥ ص: ٩٣٧، اتحاف

السادة المتقين ج:١٠ ص:٩١٧، شرح الصدور ص:٥٥ ـ وقال بسند صحيح)

ترجمہ: ..... ' پس جب کسی انسان کو دفن کر کے اس کے

دفن کرنے والے وہاں سے منتشر ہوجاتے ہیں، تواس کے پاس ایک فرشتہ آتا ہے جس کے ہاتھ میں ایک گرز ہوتا ہے، پس وہ اس کو

بھلاتاہے....'

۵:....حضرت اساء بنت ابی بکررضی الله عنهما کی حدیث میں ہے:

"قال: فيناديه: اجلس! قال: فيجلس فيقول له

.... الخ." (منداحه ج:٢ ص:٣٥٢، مجمع الزوائد ج:٣ ص:٥١،

كنزالعمال ج: ١٥ ص: ٩٣٥، اتحاف السادة المتقين ج: ١٠ ص: ١٨)

ترجمہ: ..... 'فرمایا: قبر میں میت کے پاس ایک فرشتہ آتا

ہےاوروہ اسے آواز دیتا ہے اور اسے بھلا دیتا ہے اور اسے کہتا ہے .....''

كنز العمال ميں ايك دُوسرى روايت ميں حضرت اساء كى حديث كالفاظ يول مين:

"ان المؤمن ليقعد في قبره."

(كنزالعمال ج:١٥ ص:١٣٦ بحوالهطبراني)

ترجمه: ..... ' بلاشبه مؤمن كوقبر مين بطهلا ياجا تا ہے۔ '

٢:....حضرت عائشهرضي الله عنهاكي حديث كالفاظ به مين:

"فاذا كان الرجل الصالح اجلس في قبره

غيرفزع ولا مشغوف .... الخ."

(منداحمه ج:۱ ص:۱۹۸) مجع الزوائد ج:۳ ص:۴۸،

اتحاف السادة ج:١٠ ص:٨١٨، شرح الصدور ص:٥٩)

www.shaheedeislam.com



چې فېرس**ت** دې

ع جلد د



ترجمہ: "جب میّت نیک صالح ہوتو اس کو قبر میں بھلایا جاتا ہے اور اس وقت اسے کوئی گھبراہٹ اور پریشانی نہیں ہوتی۔"

ک: سیحضرت جابر بن عبدالله رضی الله عنه کی حدیث میں ہے:

"اما المنافق! فيقعد اذا توللي عنه اهله ....."

(مند احمد ج:۳ ص:۳۴۲، كنز العمال ج:۵۱

ص:۲۳۲، اتحاف السادة ج:١٠ ص:۲۶ مطراني وبيهي

عذاب القبر وابن الى الدنيا شرح الصدور ص:٥٠)

. ترجمہ:..... 'رہا منافق! تو جب اس کے دفن کرنے

نرجمہ:..... رہا منافی! تو جب آل نے دک کرنے والے چلے جاتے ہیں تواس کو( قبر میں ) بٹھلایا جا تاہے۔''

ابن ماجه کی روایت کے الفاظ سه ہیں:

"اذا دخل الميت القبر مثلت الشمس عند

غروبها، فيجلس يمسح عينيه .... " (اتن اجه ص:٣١٦)

ترجمہ:.....،''جب میت کوقبر میں دفن کیا جاتا ہے تواسے

سورج غروب ہوتا ہوا د کھائی دیتا ہے، پھراسے بٹھلا یا جاتا ہے اوروہ آئکھیں ملتے ہوئے اُٹھ کر بیٹھ جاتا ہے۔''

٨ :.....حضرت عبدالله بن مسعودرضي الله عنه كي حديث ميس سے:

"ان المؤمن اذا مات جلس في قبره فيقال: من

ربک؟"

حسن، اتحاف السادة ج: ١٠ ص: ١٦٦، شرح الصدور ص: ٥٣)

ترجمه: ..... 'مؤمن جب مرجا تا ہے تواسے قبر میں بھلایا

جاتا ہے اور اسے کہا جاتا ہے کہ: تیرار ب کون ہے؟''









9:.....حضرت ابودر داءرضی اللّه عنه کی موقوف حدیث میں ہے:

"ثم جاءك ملكان اسودان ازرقان جعدان

اسماءهما منكر ونكير فاجلساك ثم سألاك ....."

(ابن الى شيبه ج:٣ ص:٩٤٩)

ترجمہ:..... ' پھر تیرے یاس سیاہ رنگ، کیری آنکھوں، ڈراؤنی شکل والے دوفر شتے آئیں گے، جن کے نام منکر اور نکیر ہیں، پھروہ تمہمیں بٹھا ئیں گےاورتم سے سوال کریں گے۔''

٠١: .....حضرت عبدالله بن عباس رضي الله عنه كي حديث كالفاظ به بين:

"ان الميت يسمع خفق نعالهم حين يؤتون.

قال: ثم يجلس فيقال له .... الخ. "

(اتحاف السادة ج:١٠ ص:٢١٦، طبراني اوسط حسن، شرح الصدور ص:٥٢)

ترجمہ:.....' بلاشہ میت دفن کرکے واپس حانے والوں

کہاجا تاہے....'

اا:.....حضرت ابوقياده رضى الله عنه كي حديث كے الفاظ به باس:

"ان المؤمن اذا مات اجلس في قبره ....."

(اتحاف السادة ج:١٠ ص:٨١٨، مجمع الزوائد ج:٧ ص:٣٨، ابن

اني حاتم، طبراني في الاوسط، ابن منده، شرح الصدور ص: ۵۵، ۵۷)

ترجمه: ..... 'بلاشبه جب كوئى مؤمن مرجا تا بي تواسي قبر

میں بٹھایاجا تاہے۔''

١٢:....حضرت معاذرضي الله عنه كي حديث كالفاظ بديس.

"اتاه منكر و نكير، فيجلسانه في قبره ....."

(اتحاف السادة ج:١٠ ص:١٧م، شرح الصدور ص:٥٨)

کے جوتوں کی آ ہٹ سنتا ہے، فرمایا: پھراس کو بٹھایا جا تا ہے اورا سے چە**فىرسى** ھې





ترجمہ:..... "میّت کے پاس منگر اور نگیر آتے ہیں ، اور
اسے قبر میں بٹھاتے ہیں۔ "
میّت کا ، جنازہ اُٹھانے والوں کے کندھوں پر بولنا
جب کسی کا انقال ہوجاتا ہے ، اور اس کی میّت اُٹھا کر قبرستان لے جائی جارہی
ہو، میّت اگر نیک صالح ہوتو کہتی ہے کہ: مجھے میرے ٹھکانے پر جلدی لے جاؤ ، اور اگروہ
بدکار ہوتو کہتی ہے کہ: ہائے افسوس! مجھے کہاں لے جارہے ہو؟ مندرجہ ذیل احادیث میں
اس کا ذکر ہے:

"عن ابى سعيد رضى الله عنه يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا وضعت الجنازة فاحتملها الرجال على اعناقهم، فان كانت صالحة قالت: المدمونى! قدمونى! وان كانت غير صالحة قالت: يا ويلها! اين تذهبون بها؟ يسمع صوتها كل شيء الا الانسان، ولو سمعها الانسان لصعق." (صحح بخارى ج: الانسان، ولو سمعها الانسان لصعق." (صحح بخارى ج: اصده ۱۵ من ۱۸۳۸، مند احمد ج: ۳۳ ص: ۲۱، شرح النه ج: ۵ ص: ۳۲۵، كز العمال ج: ۵ ص: ۳۲۵، كز العمال ج: ۵ ص: ۳۲۵، من العمال جن العما

ترجمہ: ..... ' حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: فر مایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے: جب جنازہ رکھا جاتا ہے، پس لوگ اس کواپنے کندھوں پراُٹھا لیتے ہیں، تواگروہ نیک ہوتا ہے کہ: مجھے جلدی لے جاؤ! مجھے جلدی لے جاؤ! محصے جلدی لے جاؤ! اور اگر نیک نہیں ہوتا تو کہتا ہے کہ: ہائے میری ہلاکت! تم اس جنازہ کو کہاں لے جارہے ہو؟ اس کی آواز کو ہر چیز سنتی ہے سوائے انسان کے، اور اگر اس کوانسان سن لیتا تو بے ہوش ہوجا تا۔''



چەفىرس**ى** ھۇ





"عن عبدالوحمن بن مهران ان ابا هريرة قال:
سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا وضع
الرجل الصالح على سريره قال: قدمونى! قدمونى! واذا
وضع الرجل يعنى السوء على سريره قال: يا ويلتى! اين
تذهبون بى؟" (نائى ج: اص:٢٥٠، سنن كبرئ يهي ح:٣ ص:٢١)
ترجمه:..... "حضرت الوهريه رضى الله عنه سے روايت
مركه: ميں نے آخضرت على الله عليه وسلم سے سنا كه: جب نيك
آدى كى ميت كوجنازه كى چاريائى پرركها جاتا ہے تووه كهتى ہے كه: محصر المحلى الله عليه والم مي بدكار
آدى كى ميت كوجنازه كى چاريائى پركها جاتا ہے تووه كهتى ہے كه: الله عبدار مي كه الله عبدار عبدار الله عبدار الله عبدار عبدار الله عبدار الله عبدار عبدار عبدار الله عبدار عبدار الله عبدار عبدار عبدار الله عبدار الله عبدار الله عبدار الله عبدار عبدار عبدار الله عبدار الله عبدار عبدار الله الله عبدار الله عبدار

میت کو جب دفن کیا جاتا ہے،اس کے پاس منکر ونکیر آتے ہیں اور سوال وجواب کرتے ہیں، چرمردے کے ساتھ اس کے اعمال کے مطابق معاملہ کیا جاتا ہے۔

بعض اوقات قبر مردے کو چینی ہے،اس کو "ضعطة القب "فرمایا گیا ہے،

مندرجہذیل احادیث میں اس کاذکر ہے: پریسی عرف

حدیث ابن عمر : .....حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما کی حدیث کے الفاظ

ىيەبىن:

"قال هذا الذى تحرك له العوش وفتحت له ابواب السماء وشهده سبعون الفا من الملائكة لقد ضم ضمة شم فرج عنه." (نبائى ج: اص:۱۸۹، اتحاف ج:۱۱ ص:۲۸۲، ابن ابی شیم ح:۱۱ ص:۳۷۷، کنز العمال ج:۱۱ ص:۲۸۲، شرح الصدور ص:۲۵، المعتصر من المختصر ج:۱ ص:۱۱۵)









ترجمہ:.....''فرمایا: بیدوہ تھے جن کی موت پرعرش بھی ہل گیا تھا، اور اس (کی روح) کے لئے آسان کے دروازے کھول دیئے گئے تھے، اور اس کے جنازہ میں ستر ہزار ملائکہ نازل ہوئے تھے، مگراہے بھی قبرنے بھینچا مگر بعد میں وسیع ہوگئی۔''

حديثِ عا كَشَيّْ .....حضرت عا كشرضى الله عنها كى حديث كالفاظ يه بين:

"ان للقبو ضغطة ولو كان احد ناجيا منها نجا منها نجا منها سعد بن معاذ." (المعتصر من المختصر ج:ا ص:۱۵۱، منها سعد بن معاذ." (المعتصر من المختصر ج:۱ ص:۱۵۸،۹۸،۶۶ الاصان بترتیب محج ابن حبان ج:۱ ص:۱۸،۵۵ منداح ج:۱ ص:۱۲۸،رجالها رجال الصحیح، کنزالعمال ج:۱۵ ص:۲۳۹، الروائد ج:۱ ص:۲۳۹، الروائد ج:۱ ص:۲۳۹، الروائد والنهایی ج:۱۸ ص:۲۸۱، شرح الصدور ص:۲۵)

ترجمہ: "بلاشبہ قبر کے لئے بھینچنا ہے، اگر اس سے کسی کونجات ہوتی تو (حضرت) سعد بن معاذؓ ضرور اس سے پیج حاتے ۔''

حدیث ِ جابِر ﴿ .....حضرت جابر بن عبداللدرضي الله عنه کی حدیث کے الفاظ

ىيە بىل:

"قال: لقد تضایق علی هذا العبد الصالح قبره حتی فرجه الله عز و جل عنه." (منداحمد ج:۳ ص:۳۲۰، محتی فرجه الله عز و جل عنه." (منداحمد ج:۳ ص:۲۲، مختع الزوائد ح:۳ ص:۲۲، منز حالصدور ص:۵۵، البدایدوالنهایه ج:۳ ص:۲۸ ش(حالصدور ص:۵۵، البدایدوالنهایه ج:۳ ص:۲۸ ش(مایا: بلاشبه اس نیک اورصالح آدمی پراس کر قبر تنگ مولئی هی میهال تک کدالله تعالی نے کشادگی فرمادی۔" حدیث ابو مربره رضی الله عنه کی حدیث کے الفاظ یہ میں:



چەفىرس**ى** ھۇ





"ویضیق علیه قبره حتی تلتقی اضلاعه." (مصنف عبدالرزاق ج:۳ ص:۵۹۸،مواردالظمآن ص:۱۹۸، ابن حبان ج:۲ ص:۲۸، ۸۸، اتحاف ج:۱۰ ص:۴۰۸) ترجمه:....."اس پرقبرتگ کردی جاتی ہے، یہال تک که اس کی پسلیاں ایک دُوسر نے میں گھس جاتی ہیں۔" حدیث ابوسعیڈ:....حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ

يەبىن:

"قال: یضیق علیه قبر ہ حتیٰ تبختلف اضلاعه." (مصنف عبدالرزاق ج:۳ ص:۵۸۴، مجمع الزوائد ج:۳ ص:۵۷) ترجمہ:....."فرمایا: اس پر قبر تنگ کردی جاتی ہے، یہاں تک کہاس کی پیلیاں ایک دُوسر ہے میں گھس جاتی ہیں۔" حدیثِ ابن عمر وُّ:.....حضرت عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہما کی حدیث کے

الفاظ بير بين:

"شم يؤمر به في قبره، فيضيق عليه حتى تختلف اضلاعه." (مصنفعبرالرزاق ج:٣ ص:٥٦٧،٥٦٨، مجمع الزوائد ج:٢ ص:٣٢٨)

ترجمہ:.....' پھر حکم کیا جاتا ہے اس کے بارے میں اس کی قبر میں، پس قبر نگ ہوجاتی ہے اس پر، یہاں تک کہ پسلیاں ایک دُوسرے میں نکل جاتی ہیں۔''

حديثِ حذيفةٌ:.....حفرت حذيفه بن يمان رضى الله عنه كي حديث كالفاظ

يه بين:

"عن حذيفة قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في جنازة فلما انتهينا الى القبر قعد على شقته

Com Com

www.shaheedeislam.com



**PZY** 

المرسف المرس





فجعل يردد بصره فيه ثم قال: يضغط فيه المؤمن ضغطة تزول منها حمائله، ويملأ على الكافر نارًا."

رجمح الزوائد ج:۳ ص:۲۸، اتحاف ج:۱۰ ص:۲۲، کرد و برجمح الزوائد ج:۳ ص:۲۲، اتحاف ج:۱۰ ص:۲۲، کرد و برجمه النوائد جائز العمال ج:۱۵ ص:۲۲۳، شرح الصدور ص:۲۵)

رجمہ: جم ایک جنازے میں آنحضرت صلی الله علیه وسلم کے ساتھ تھے،
لیس جب ہم قبر تک پہنچ تو آنحضرت صلی الله علیه وسلم اس کے کنارے بیٹھ گئے اوراس میں نظر مبارک پھرانے گئے، پھر فر مایا کہ:
اس میں مؤمن کو ایسا جھنچا جاتا ہے کہ اس سے اس کے کند ھے اور سینہ بل جاتے ہیں، اور کا فرکی قبر آگ سے بھر جاتی ہے۔'
سینہ بل جاتے ہیں، اور کا فرکی قبر آگ سے بھر جاتی ہے۔'
صدیثِ ابن عباس شنست حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنهما کی حدیث حدیث ابن عباس شن الله عنهما کی حدیث

كالفاظ بير بين:

"وعن ابن عباس ان النبى صلى الله عليه وسلم يوم دفن سعد بن معاذ وهو قاعد على قبره قال: لو نجا احد من فتنة القبر او مسئلة القبر لنجا سعد بن معاذ، ولقد ضم ضمة ثم ارخى عنه. رواه الطبراني في الكبير ورجاله موثقون." (مجمح الزواكد ج:٣ ص:٢٦٨، كزالعمال ح:١٥٠ ص:٢٢٨، شرح الصدور ص:٢٥٠)

ترجمہ: ..... ' حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ: نبی کریم صلی الله علیہ وسلم جس دن سعد بن معاذ رضی الله عنه کو دفن کیا گیا، ان کی قبر کے کنارہ پر بیٹھے تھے، آپ صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اگر کوئی شخص قبر کی آزمائش سے یا فرمایا قبر کے سواسے نجات یا تا، تو البتہ سعد بن معاذ نجات یا تے، البتہ تحقیق ایک دفعہ تو









ان کوبھی بھینچا گیا، پھران سے کشائش کردی گئی۔''

حديث النس الشيخ السرضي الله عنه كي حديث كالفاظ به بين:

"عن انس قال: تو فيت زينب بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فخرجنا معه فرأينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مهتما شديد الحزن، فجعلنا لا نكلمه حتلى انتهينا الى القبر، فاذا هو لم يفرغ من لحده فقعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وقعدنا حوله، فحدث نفسه هنيعة وجعل ينظر الى السماء ثم فرغ من القبر فنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه فرأيته يز داد ثم انه فرغ فخرج فرأيته سرى عنه وتبسم صلى الله عليه وسلم، فقلنا: يا رسول الله! رأيناك مهتما حزينا، فلم نستطع ان نكلمك، ثم رأيناك سرى عنك، فلم ذالك؟ قال: كنت اذكر ضيق القبر وغمه وضعف زينب فكان ذالك يشق على فدعوت الله عز وجل ان يخفف عنها ففعل، ولقد ضغطها ضغطة سمعها من بين الخافقين." (مجمع الزوائدج ٣٠٠ ص:٧٦، كنزالعمال ج:١٥ ص:٢٣٢، اتحاف السادة المتقين ج: ١٠ ص: ٢٢٣، ٢٢٣، شرح الصدور ص: ٢٥)

ترجمہ: "ن حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبز ادی حضرت زینب رضی اللہ عنہ کے ساتھ نگلے، عنہا کی وفات ہوئی، تو ہم آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نگلے، ہم نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نہایت ممکنین ہیں، پس ہم آپ سے بات نہیں کرتے تھے، یہاں تک کہ قبر پر پہنچ گئے تو دیکھا کہ ایک کے خسرت صلی اللہ علیہ وسلم کہ ایک کے خسرت صلی اللہ علیہ وسلم کہ ایکھیان کی کے دیے فراغت نہیں ہوئی، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم









بیٹھ گئے اور ہم بھی آپ کاردگرد بیٹھ گئے، وہ تھوڑی دیرول میں پچھ سوچتے رہے اور آپ آسان کی طرف دیکھتے رہے، پھر قبر سے فراغت ہوگئی تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں به نفس نفیس اُترے، پس میں نے دیکھا کہ آپ کاغم بڑھ رہا ہے، پھر آپ فارغ ہوگئے، پس باہر نکلے تو میں نے دیکھا کہ: آپ کی وہ کیفیت زائل ہوگئی اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بسم فرمایا، پس ہم نے کہا: یا رسول اللہ! ہم نے آپ گود یکھا کہ آپ شدید ممکین اور فکر مند ہیں، اس لئے ہم آپ سے بات نہیں کرسکے، پھر ہم نے دیکھا کہ آپ وہ کیفیت زائل ہوگئی، فرمایا: اس کی وجہ بیٹھی کہ میں قبر کی تنگی اور غم کو اور زینب کے ضعف کو یا دکرتا تھا، پس سے چیز مجھ پرشاق گزرتی تھی، اور نہیں نے اللہ تعالی سے دعا کی کہ ان سے تخفیف فرمادیں، پس اللہ تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے تعالی نے ایسا ہی کیا، قبر نے اس کوالیا جسینچا تھا کہ مشرق و مغرب کے لوگ اس کو سنتے۔''

حدیثِ ابن مسعودٌ: ..... حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کی روایت کے

الفاظ پيرېين:

"عن عبدالله بن مسعود قال: اذا ادخل الرجل قبره فان كان من اهل السعادة ثبته الله بالقول الثابت فيسأل: ما انت؟ فيقول: انا عبدالله حيا وميتا واشهد ان لا الله واشهد ان محمدا عبده ورسوله. قال: فيقال: كذالك كنت! فيوسع عليه قبره ما شاء الله ويفتح له باب الى الجنة .... الخ."

(ابن الی شیبه ج:۳ ص:۳۷۷، اتحاف ج:۱۰ ص:۷۱۸) ترجمه:...... دخنرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنه سے



چە**فىرسى**ھ





روایت ہے کہ جب آ دمی کو اس کی قبر میں داخل کیا جاتا ہے تو اگر وہ اہل سعادت میں سے ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کوقول ثابت کے ساتھ ثابت قدم رکھتے ہیں، پس اس سے پوچھا جاتا ہے کہ: تو کون ہے؟ پس وہ کہتا ہے کہ: میں اللہ کا بندہ ہوں، زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبوذ نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبوذ نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔ فرمایا: پس اس کو کہا جاتا ہے کہ: تو ایسا ہی تھا! پس اس پر اس کی قبر کشادہ کردی جاتی ہے، جتنی کہ اللہ کو منظور ہے، اور اس کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے ۔....الخ۔''

حديث براء بن عازب السيد عن عازب رضى الله عنه كى

روایت کےالفاظ بیر ہیں:

"فينادى مناد من السماء ان كذب عبدى فافرشوا له من النار، وافتحوا له بابا الى النار، فيأتيه حرها ولمومها ويضيق عليه قبره حتى تختلف اضلاعه."

(کنزالعمال ج:۵۱ ص:۲۲۳،۹۲۹ بن ابی شیبہ ج:۳ ص:۳۸ میرا بندہ ترجمہ:..... (دوزخی کے حالات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:) کیس آسمان سے ایک منادی اعلان کرتا ہے کہ: میرا بندہ جھوٹ بولتا ہے! پس اس کے لئے آگ کا بچھونا بچھا وَاوراس کے لئے آگ کی طرف دروازہ کھول دو، پس اس شخص کوآگ کی پش اور لو پہنچتی ہے، اور قبر اس پر تنگ ہوجاتی ہے، یہاں تک کہ اس کی پسلیاں إدهر سے اُدهر نکل جاتی ہیں۔''

**حديثِ معا**نُّهُ:.....حضرت معاذ رضى الله عنه كي حديث كالفاظ يهين:

WWW.

المرسف والم

عِلْد د



"الضمة في القبر كفارة لكل مؤمن لكل ذنب بقى عليه ولم يغفر له." (كزالعمال ج:١٥ ص: ١٣٢، ١٣٩) ترجمه:....."قرمين بهينچنا هرمؤمن ك لئے كفاره ہے، هراس گناه ك لئے جواس پر باقی مواوراس كی مغفرت نه موئی مو۔" حديث عبيد بن عمير رضى الله عنه كی حدیث ك الفاظ يه

ہیں

"ثم يسلب كفنه فيبدل ثيابا من نار، ويضيق عليه حتى تختلف فيه اضلاعه."

(مصنف عبدالرزاق ج: ۳ ص: ۵۹۱) ترجمہ: ..... ' پھراس کا کفن چھین لیاجا تا ہے، اوراس کے بجائے آگ کے کپڑے بدل دیئے جاتے ہیں، اور قبراس پر تنگ کردی جاتی ہے، یہاں تک کہاس میں اس کی پسلیاں ادھر سے اُدھر نکل جاتی ہیں۔''

حدیث ِصفیمہ بنت افی عبید اللہ عنها کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"وعن نافع قال: اتينا صفية بنت ابي عبيد فحدثتنا ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ان كنت لارى لو ان احدا اعفى من ضغطة القبر لعفى سعد بن معاذ، ولقد ضم ضمة." (مجمح الزوائد ج: ٢٠ ص:٢٠) ترجمه: " حضرت نافع فرمات بين كه: بهم حضرت صفيه بنت الى عبيدًى خدمت مين حاضر بوئ (بي حضرت عبدالله بن عمرى الماية عين ) توانهول في بم سے بيان كيا كه: رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه: ميراخيال بين كا كه الركسي كوفير كي بيني سے معافى



MAI

المرسف والم



جِلد د جِلد د



مل جائے گی تو سعد بن معاذ ؓ وضرور معافی ملے گی ، اور البتہ تحقیق ایک دفعہ تو ان کو بھی بھینچا گیا۔''

حدیثِ **ابوابو**بِ :.....حضرت ابوابوب انصاری رضی الله عنه کی روایت کے الفاظ سیر ہیں:

"وعن ابى ايوب ان صبيا دفن فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لو افلت احد من ضمة القبر لافلت هذا الصبى. رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح."

(مجمع الزوائد ج:۳ ص: ۲۵، کنز العمال ج: ۱۵ ص: ۱۵۰) ترجمه: ...... وحضرت ابو الیب انصاری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: ایک بچہ وفن کیا گیا تو رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشا وفر مایا کہ: اگر کوئی قبر کے بھینچنے سے محفوظ رہتا تو یہ بچہ ضر ورمحفوظ رہتا۔ "

## احاديث واقعه قليب بدر

مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ انسان کے مرنے کے بعداس کی رُوح کااس کے بدن
کے ساتھ تعلق ہوتا ہے، جس سے اس کو ثواب وعذاب کا احساس ہوتا ہے، چنانچے غزوہ بدر
کے موقع پر کفار کے سنز کمر دار مارے گئے، تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم فر مایا کہ ان
سب کو گڑھے میں ڈال دیا جائے، جب سب کو گڑھے میں ڈال دیا گیا تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس گڑھے پرتشریف لے گئے اور فر مایا: اے اہل قلیب! کیا تم نے وہ چیز پالی جس کا علیہ وسلم اس گڑھے پرتشریف نے وعدہ کیا تھا؟ کیونکہ میں نے تو وہ چیز پالی جس کا میرے ربّ نے محصے وعدہ کیا تھا! حضرت عمر فر فر مایا: آپ ایسے جسموں سے کلام کر رہے ہیں جن میں روحیں نہیں؟ آپ مندرجہ ذیل احادیث میں اس کا ذکر ہے:
زیادہ نہیں سنتے ...! مندرجہ ذیل احادیث میں اس کا ذکر ہے:



MAY

چە**فىرسى**دى





"هل وجدتم ما وعد ربكم حقًّا؟"

حديث عائشة : ....حضرت عائشهرض الله عنهاكي روايت كالفاظ يهمين:

"عن عائشة قالت: امر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقتلى ان يطرحوا في القليب، فطرحوا فيه، الا ما كان من امية بن خلف، فانه انتفخ في درعه فملاها فذهبوا يحرقوه فتزايل فاقروه والقوا عليه ما غيبه من التراب والحجارة، فلما القاهم في القليب وقف عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا اهل القليب! هل وجدتم ما وعد ربكم حقًا؟ فاني قد وجدت ما وعدني ربي حقًا؟

(منداحمہ ج:۲ ص:۲۷، ج:۲ ص:۳۸، هی جاری ج:۱ ص:۱۸۳، هی جاری ج:۱ ص:۱۸۳، هی جاری ج:۱ ص:۱۸۳، هی مسلم ج:۱ ص:۳۰ البدایه والنهایه ج:۳ ص:۲۹۳) ترجمه:..... دخفرت عائشه رضی الله عنها فرماتی جی که آخضرت صلی الله علیه وسلم نے بدر کے مقولین کے بارے میں حکم فرمایا که ان کوایک گڑھے میں ڈال دیا جائے، چنا نچهان کو ڈال دیا گیا، مگریه کہامیه بن خلف اپنی زره میں پھول گیا تھا، پس اس نے اس کو جردیا تھا، اس کو حرکت دینے گئو وہ اور زیادہ بڑھتا جاتا، پس اس کو ویسے ہی رکھا اور اس پر کوئی الیی چیز ڈال دی جو اس کو چھپادے، یعنی مٹی اور پھر، پس جب صحابہ نے ان کو اس قلیب (گڑھے) میں ڈالا تو رسول الله صلی الله علیه وسلم ان پر کھڑے ہوئے، پس ارشاد فرمایا کہ: اے اہل قلیب! کیا تم نے وہ چیز پالی جس کاتم سے تمہارے رب نے وعدہ کیا تھا؟ کیونکہ میں نے تو وہ چیز پالی جس کاتم سے تمہارے رب نے وعدہ کیا تھا؟ کیونکہ میں نے تو وہ چیز پالی جس کاتم سے تمہارے رب نے وعدہ کیا تھا! .....الخنی،









حديثِ النسُّ :.....حضرت انس رضى الله عنه كى روايت كے الفاظ يہ ہيں :

"عن انس قال: كنا مع عمر بين مكة والمدينة اخذ يحدثنا عن اهل بدر، فقال: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليرينا مصارعهم بالامس، قال هذا مصر ع عليه وسلم ليرينا مصارعهم بالامس، قال هذا مصر ع فلان ان شاء الله غدًا، قال عمر: والذي بعثه بالحق! ما اخطؤ اتيك فجعلوا في بير، فاتاهم النبي صلى الله عليه وسلم فنادى: يا فلان بن فلان! يا فلان بن فلان! هل وجدت ما وعدنى الله وجدت ما وعدنى الله حقًا؟ فاني وجدت ما وعدنى الله حقًا! فقال عمر: تكلم اجسادا لا ارواح فيها؟ قال: ما انت باسمع لما اقول منهم!" (ناكي ج: ص:۲۹۳، بنالي شيب ج:۲۱ ص:۳۵۲، دراكل النوة شيب ح:۲۱ ص:۳۸، دراكل النوة ح:۳ ص:۲۸، دراكل النوة ح:۳ ص:۲۸، درائل النوة ح:۳ ص:۲۸، درائل النوة ح:۳ ص:۲۸، درائل النوة عنه ص:۲۸، درائل النوة عنه ص:۲۸، درائل النوة عنه عنه منداه

ترجمہ: ..... ' حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ: ہم حضرت عمرؓ کے ساتھ مکہ اور مدینہ کے درمیان سے، تو آپؓ ہم سے اہل بدر کے بارے میں بیان کرنے گئے، پس فرمایا کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم شام کے وقت ہمیں ان کی قل گاہیں دکھا رہے تھے اور فرما رہے تھے کہ: یہ اِن شاء اللہ کل فلاں آدمی کی قبل گاہ ہوگی! حضرت عمرؓ فرماتے ہیں کہ: قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کوحق دے کر بھیجا ہے! وہ لوگ ان جگہوں سے اِدھر اُدھر نہیں ہوئے، پس ان کو ایک گڑھے میں ڈال دیا گیا، پھر اُدھر نے سلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس تشریف لائے، پس پکار کر آدے فلاں! اے فلاں! اے فلاں! کیاتم نے یالیا ہے فرمایا: اے فلاں! اے فلاں! کیاتم نے یالیا ہے فرمایا: اے فلاں بن فلاں! کیاتم نے یالیا ہے









جوتہہارے رب نے وعدہ کیا تھائی؟ کیونکہ اللہ تعالی نے جو مجھ سے وعدہ کیا تھا، وہ تو میں نے حق پایا! حضرت عمر نے کہا: آپ ایسے جسموں سے کلام فرماتے ہیں جن میں روحیں نہیں؟ پس ارشاد فرمایا:
میں ان کو جو کچھ کہدر ہاہوں، تم ان سے زیادہ نہیں سنتے!''
حدیثِ عبد اللّٰد بن عمر نے سنے سنے اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت کے حدیث عبد اللّٰد بن عمر اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت کے

الفاظ بير بين:

"حدثنى نافع ان ابن عمر اخبره قال: اطلع النبى صلى الله عليه وسلم على اهل القليب فقال: هل وجدتم ما وعد ربكم حقًّا؟ فقيل له: تدعوا امواتا؟ قال: ما انتم باسمع منهم، ولكن لا يجيبون!" (صحح بخارى ح: اص: ۱۸۳) منداحم ح: اص: ۱۸۳، ۱۳۱۱، ابن ابي شيبر ح: ۱۳ ص: ۱۸۳ البدايه والنهايم ح: ۳۵ ص: ۱۸۳ البدايه والنهايم ص: ۲۹۳)

ترجمہ: ..... ' حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس گڑھے کی طرف جھا نکا جس میں بدر کے کا فرمقول ڈال دیئے گئے تھے، پس فرمایا: کیاتم نے پایا اس چیز کوجس کا تم سے تمہمارے ربّ نے وعدہ کیا تھا بھی ؟ پس عرض کیا گیا کہ: کیا آپ بے جان مردوں کو پکارتے ہیں؟ فرمایا: تم میری بات کوان سے زیادہ نہیں سنتے ، کیکن وہ جواب نہیں دیتے!'' حدیثِ ابن عباس نُّ: .....حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت

كالفاظ بدين:

"اخرج ابو سهل السرى ابن سهل الجند نيسابورى الخامس من حديثه من طريق عبدالقدوس









ترجمہ:..... حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے "انک لا تسمع الموتیٰ "اور "و ما انت بمسمع من فی القبور" (بشک آپ نہیں سناسکتے مردوں کو) اور (آپ نہیں سنانے والے ان لوگوں کو جوقبروں میں ہیں) کی تفییر میں منقول ہے کہ: آخضرت صلی الله علیہ وسلم کھڑ ہے ہوئے تصمقولین پر بدر کے دن اور یوں فرماتے تھے کہ: جو وعدہ تم سے تمہارے ربّ نے کیا تھا، وہتم نے تی میایا نہیں؟ .... الخے۔'

حدیثِ ابوطلحہؓ:.....حضرت ابوطلحہ انصاری رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ

ىيە ئىن:

"عن ابى طلحة ان نبى الله صلى الله عليه وسلم امر يوم بدر باربعة وعشرين رجلا من صناديد قريش، فقد فوا فى طوى من اطواء بدر خبيث فخبث وكان اذا ظهر على قوم اقام بالعرصة ثلاث ليال فلما كان ببدر اليوم الشالث امر براحلته فشد عليها رحلها ثم واتبعه اصحابه وقالوا: ما نرى ينطلق الا لبعض حاجته حتى قام على شفة الركى فجعل يناديهم باسمائهم واسماء ابا عهم: يا فلان بن فلان! ويا فلان بن فلان! ايسركم الكم اطعتم الله ورسوله؟ فانا قد وجدنا ما وعدنا ربنا









حقًا! فهل وجدتم ما وعد ربكم حقًا؟ قال: فقال عمر: يا رسول الله! ما تكلم من اجساد لا ارواح لها؟ فقال النبى صلى الله عليه وسلم: والذى نفس محمد بيده! ما انتم باسمع لما اقول منهم."

(صحیح بخاری ج:۲ ص:۵۲۲،منداحمه ج:۴ ص:۲۹)

ترجمہ:.....''حضرت ابوطلحہ رضی اللّٰدعنہ سے روایت ہے کہ: آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے بدر کے دن چوبیں آ دمیوں کے بارے میں جوقریش کے رئیس تھے، تکم فرمایا کہان کو بدر کے گندے اورخبیث گڑھے میں ڈال دیا جائے،اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی قوم پر غالب آتے تھے تو اس میدان میں تین دن گھہرتے تھے، جب تیسرا دن ہوا تو اپنی سواری کے بارے میں حکم فرمایا، پس اس کا کجاوہ کسا گیا، پھرتشریف لے گئے اورآ پے صلی اللہ علیہ وسلم ك صحابةً آب كي ساتھ تھے، اور ہم نہيں جانتے تھ مگريدكم آبكسي کام کے لئے تشریف کے جارہے ہیں، یہاں تک کہ کھڑے ہوئے اس گڑھے کے کنارہ پر، پس ان کا اور ان کے باپوں کا نام لے کر يكارنے ككے كه: اے فلال بن فلال! اور اے فلال بن فلال! كياتم کویہ بات اچھی لگتی ہے کہتم نے اللہ اور اللہ کے رسول کی بات مان لی ہوتی ؟ کیونکہ ہم نے تو جو ہم سے ہمارے ربّ نے وعدہ کیا تھا،اس کو سے یایا! پس کیاتم نے پالیا ہے جوتمہارے ربّ نے (تم سے) وعدہ کیا تھاحق؟ راوی کہتے ہیں کہ: پس حضرت عمرؓ نے عرض کیا: یارسول الله! آپ ایسے جسموں سے گفتگوفر ماتے ہیں جن میں رُوح نہیں؟ پس آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فر مایا جسم ہے اس ذات کی كه محركى جان اس كے قبضه ميں ہے! تم ميرى بات كوان سے زيادہ







نہیں سنتے!''

حدیثِ موسیٰ بن عقبہ اللہ عنہ کی روایت کے

الفاظ بيربين:

"وامر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقتلى قريش من المشركين فالقوا فى قليب بدر ولعنهم وهو قائم يسميهم باسماءهم غير ان امية بن خلف كان رجلا مسمنًا فانتفخ فى يومه فلما ارادوا ان يلقوه فى القليب تفقا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دعوة! وهو يلعنهم، هل وجدتم ما وعد ربكم حقًّا؟"

( دلائل النبوة ج:٣ ص:١١١)

ترجمہ: ..... ' اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتولین قریش کے بارے میں تلم فرمایا تو ان کو بدر کے گڑھے میں ڈال دیا گیا، اوران پرلعنت فرمائی، اوراآ پ کھڑے تھان کا اوران کے باپوں کا نام لے رہے تھے، سوائے امیہ بن خلف کے کہ وہ موٹا تازہ آ دمی تھا، پس اسی دن پھول گیا، پس جب لوگوں نے اس کو گڑھے میں ڈالنے کا ارادہ کیا تو پھٹ گیا، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس کو چھوڑ دو! اوراآ پان پرلعنت فرمارہ سے تھے اوران سے کہہ رہے تھے کہ: جو وعدہ تم سے تمہارے رہ نے کیا تھا، تمہارے رہ نے کیا تھا، تم نے اس کو بھی پایایا نہیں ؟''

"لا تؤذوا صاحب القبر"

قبرمٹی کا ڈھیرنہیں، بلکہ جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے، یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھاہے۔

قبروالے کو نہ صرف ہیے کہ قبر کے ثواب وعذاب کا احساس ہوتا ہے، بلکہ قبر پر

O Com

چە**فىرست** ھۇ





چڑھنے سے بھی اس کو ایذا ہوتی ہے، چنانچہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے قبرستان جانے کے آ داب بیان فرمائے ہیں،مندرجہ ذیل احادیث میں اس کا ذکر ہے:

"عن زياد بن نعيم ان ابن حزم ابا عمارة او ابا عمرو قال: رانى النبى صلى الله عليه وسلم وانا متكئ على قبر فقال: قم! لا تؤذ صاحب القبر او يؤذيك." (البغوى، كنزالهمال ج: ١٥ ص: ٥٩ عمديث ٢٩٨٨)

ترجمه: ...... ' حضرت ابوتمارهٌ یا ابوعمروٌ فر ماتے ہیں کہ: آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے دیکھا کہ میں قبر کے ساتھ ٹیک لگا کر بیٹھا ہوا تھا، آپ صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا: اُٹھ جاؤ! قبر والے کو ایذا نہ دو، یا فر مایا کہ: قبر سے ٹیک نہ لگاؤ کہ بہتے برے لئے عذاب کا سبب ہوگا!''

"عن عمرو بن حزم قال: راى النبى صلى الله عليه وسلم وانا متكئ على قبر، قال: لا تؤذ صاحب القبر!"

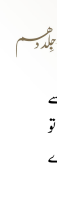
(ابن عما كر، منداحر، كزالعمال ١٥:٥ ص: ٢٠ ١٥ صديث: ٢٩٩٠)

ترجمه: "عرو بن حزم رضى الله عنه فرماتي بيل كه:
آخضرت صلى الله عليه وسلم نے ديكها كريل قبر كرماتھ ليك لگائ بير الله عليه وسلم نے فرمايا: قبرواليكوايذانه پنچاؤ!"
بير عن عمارة بن حزم رضى الله عنه قال: رانى رسول الله صلى الله عليه وسلم جالسا على قبر، قال:
انزل عن القبر! لا تؤذى صاحب القبر و لا يؤذيك!"

(طبرانى ،متدرك، عماره بن حزم ج: ٣ ص: ٥٩٠ مرح معانى الآثار ج: العبر و لا يؤذيك الله عنه الله عنه قال عن ١٥٠٠ مرديث ١٥٩٠ مرديث ١٥٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٠٠٠ مرديث ٢٠٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٥٠٠ مرديث ٢٠٠٠ مرديث ١٥٠٠ مرديث ٢٠٠٠ مرديث ١١٠٠ مرديث مرديث ٢٠٠٠ مرديث مرديث ٢٠٠٠ مرديث ٢٠٠٠









ترجمہ:..... 'حضرت عمارہ بن حزم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے قبر پر بیٹھے دیکھا تو فرمایا: قبر والے کو ایذ اند دے! قبر سے اُتر جا! تا کہ تیرا بیمل تیرے لئے عذاب آخرت کا سبب نہ بنے ''
ان احادیث سے ثابت ہوا کہ:

الف:....عذاب وثواب قبر برحق ہے۔

ب: ....عذاب وثواب كاتعلق اسى گرھے ہے ، جس كوعرف عام ميں قبركها جاتا ہے، چنانچ حديث ميں صراحت فرمائی گئ ہے كه: "المقبر روضة من رياض المجنة او حفرة من حفر النار. " (قبر جنت كے باغوں ميں سے ايك باغ ہے يا جہنم كے گڑھوں ميں سے ايك گڑھا)۔

ح:.....اوریہ بھی ثابت ہوا کہ عذاب وثواب قبر کی احادیث متواتر ہیں اوران کا انکار ایک مسلمان کے لئے (جواللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان رکھتا ہو)ممکن نہیں۔

د:..... چونکہ برزخ کے معاملات عام لوگوں کے احساس ومشاہدہ سے ماورا ہیں،
اس کئے عذاب وثواب قبر کا انکار محض اپنے احساس ومشاہدہ کی بناپر قطعاً غلط ہے،اس کئے ہمیں
رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ارشادات ومشاہدات پر ایمان رکھنا ضروری ہے، اور وہ بقدر
ضرورت اُوپر آجکے ہیں، جوایک مؤمن کے لئے کافی وشافی ہیں۔

چہارم: .....اب تک ہم نے عام اموات کے بارے میں گفتگو کی ہے، اور یہ بتایا ہے کہ ان کا ثواب وعذاب متواتر ہے، جس میں کسی قسم کے شک وشبد کی گنجائش نہیں، اس برایمان لا نافرض ہے، اوراس کے منکر کے حق میں اندیشہ کفر ہے۔

اب ہم اس پر گفتگو کریں گے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوۃ والسلام بالخصوص سیدالانبیاء سیدنا حضرت محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا پنی قبر شریفہ میں حیات ہونا اور حیات کے تمام لوازم کے ساتھ متصف ہونا برحق اور قطعی ہے، اور اس پر امت کا اجماع



۳۹۰

جه فهرست «بخ



عِلد د عِلد د



ہے، چنانچہ مذکورہ بالا تقریباً ایک سو بچاس احادیث سے حضرات انبیائے کرام کی حیات (جوعام اموات، شہداء اور صدیقین سے افضل ہیں) دلالت النص سے بطریقِ اُولیٰ ثابت ہوتی ہے، چنانچہ محدث العصر حضرت مولانا سیدمجمد یوسف بنوری قدس سرہ اپنے رفیق خاص حضرت مولانا سیدا محدرضا بجنوری کے نام لکھے گئے ایک مکتوب میں تحریفر ماتے ہیں:

''ا: شہداء کے لئے بنص قرآن' حیات' حاصل ہے اور مزید دفع تجویز کے لئے'' برزقون' کا ذکر بھی کیا گیا ہے، جیسے آج کل محاورہ بھی ہے:''فلان حی یوزق' عام اہل برزخ سے ان کی حیات ممتاز ہے۔

۲:.... جب انبیاء کا درجه عام شهداء سے اعلی وارفع ہے تو بدلالة النص یا بالا ولی خود قرآن کریم سے ان کی حیات ثابت ہوئی (علیہم الصلوات والتسلیمات) اور جب مرتبہ اعلیٰ و ارفع ہے تو حیات بھی اقویٰ واکمل ہوگی۔

سن اس حیات کی اکملیت کے بارے میں دو حدیثیں آئی ہیں ۔۔۔۔۔۔ آؤ الله حَرَّمَ عَلَی الاَرُضِ اَنُ تَا لَّکُلَ مَرِ اَنُ تَا لَٰکُلَ اَجْسَادَ الْاَنْبِیَاء. "اورحدیث: "الاَنْبِیَاءُ اَحْیَاءٌ فِی قُبُورِهِمُ یُصَلُّونَ. "اوراس کےعلاوہ بھی روایات ہیں ۔۔۔۔۔اوران احادیث کے شواہد کے طور پردیگرا حادیث سے موجود ہیں، مثلاً موسیٰ علیہ السلام کا تلدیم جج ۔

٣:....روح كے تعلقات اجساد سے پانچ قسم كے ہيں:
(۱) فى حالة الجنين، (٢) بعد الولادة فى الدنيا اور اس كى دو
صورتيں ہيں، (٣) حالت نوم ميں اور حالت يقظه ميں، (٣) بعد
الموت فى البرزخ، (٣) بعد البعث فى الحشر في صعيف ترين اول و
رابع ہے، قوى ترين خامس اور متوسط دنيوى ہے، "كَـمَـا حَـقَــهُهُ







عِلد د



الْـمُتَكَلِّمُونَ وَابُنُ الْقَيِّمِ فِي كِتَابِ الرُّوْحِ وَالْقَارِيُ فِي شَرَحِ الْفِقُهِ الْاَكْبَرِ "-

3:.....انبیائے کرام علیم السلام کی نوم جیسے ممتاز ہے عام نوم سے (اِنَّ عَیُناکَ تَنَامَانِ وَلَا یَنَامُ قَلْبِیُ) اسی طرح ان کی موت کی حالت بھی عام اموات جیسی نہیں،"الَّدُّومُ اَخُ الْمَوُتِ" ،اور عام موتی میں تحقیق موت سے،انقطاع الروح عن الجسد بالکلیہ ہوتا ہے اور یہاں بالکلیہ نہیں ہوتا اور پھر علو مرتبہ جتنا ہوتا ہے، اتنا ہی تعلق قوی ہوگا۔

۲:.....مفارقة الروح عن الجسد سے مفارقت تعلق الروح عن الجسد لا زمزہیں آتا۔

2:.....اگر نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے جسد مبارک کو تروح کی کیفیت تراحل ہو، جیسے معراج میں جسد پر رُوح کی کیفیت طاری ہوئی، تجسد ارواح اور تروح اجساد دونوں کی نظیریں عالم شہادت میں ہیں تو عالم ارواح میں کیوں استبعاد کیا جائے جبکہ اس کا تعلق عالم غیب سے ہے۔

۸:....دنیا میں صوفیاء کرام کے یہاں ابدانِ مثالیہ کا تعدد وقت واحد میں، متعدد امکنہ میں ظہور اور آثار کے ثبوت پرمشہور واقعات ہیں، انبیائے کرام کی نقل وحرکت بالا جساد المتر وحداس کی نظیر ہوگی۔

9:.....الغرض انبیائے کرام کے لئے حیات، بقائے اجساد نقل وحرکت،ادراک علم سب چیزیں حاصل ہیں۔ ۱۰:..... یہ حیات، دنیوی حیات کے مماثل بلکہ اس سے اقویٰ ہے، دُنیا میں ہمیشہ جسد کوڑوح کی خاصیت حاصل نہیں ہوتی









اور برزخ میں ہوتی ہے، اب اگر اس کو حیاتِ دنیوی سے بعض حضرات نے تعبیر کیا ہے تو اس حقیقت کو واضح کرنے کے لئے کیا ہے، بہرحال وہ حیات د نیوی بھی ہے اور حیات برزخی بھی، صرف حیات برزخی نہیں جس میں عام شہداء یا اموات بھی شریک ہول، بلکه اقویٰ واکمل ہے، اس لئے حیاتِ دنیوی کے مماثل ہے، بلکہ اس ہے بھی اقویٰ ہے۔

اختلاف تعبیرات میں نزاع لفظی ہے، اس دُنیا سے رسی تعلق منقطع ہونے کے بعد برزخی دورشروع ہوتا ہے،اب جو چاہے اطلاق کیاجائے۔

اا:.....اگراحادیث ونصوص میں حیات کا ثبوت ہے اور پهرعدم نكاح بالازواج المطهرات اورعدم تؤريث وغيره كي علت اصل حیات کوکہا جائے تو درست ہے، بہر حال حکم شرعی کی کوئی علت ہی ہوتی ہے،اور یہاں تو علت از قبیل العلل المعتبر ہ کے ہوگی نہ کہ علل مرسلہ کی قتم ہے، اور اس علت کی تنقیح ،اصول تنقیح المناط اور تحقیق المناط سے زیاد قطعی ہوگی۔'' (بینات شعبان ۱۳۸۸ھ) خیرالقرون سے لے کرچودہ صدیوں تک اس مسئلے میں کسی قتم کا کوئی اختلاف و

افتراق نہیں تھا بلکہ تمام اکابرین امت نے اپنی اپنی تصنیفات میں اپنے اپنے انداز میں اس مسئلے کو واضح فرمایا، یہاں تک کہا کابراسلاف میں سے بعض حضرات نے اس موضوع پر مستقل رسائل تصنیف فرمائے اور ثابت کیا کہ حیات انبیاء کا مسکلہ بالکل واضح ، بےغباراور امت کا اجماعی عقیدہ رہاہے، اور جس طرح حضرات شہداء کرام کی حیات قرآن کریم سے ثابت ہے، اس طرح حضرات انبیائے کرام کی حیات بھی بطور دلالت النص قرآن کریم سے ثابت ہے، کیکن ناس ہوخو درائی وخو دروی اور اسلاف بیزاری کا کہاس نے تحقیق کے نام پر جہالت، اور سنت کے نام پر برعت کورواج دیا، جس کی وجہ سے نام نہا دمحققین نے









جہاں دُوسر بعض اجماعی مسائل سے انحراف کیا وہاں اس عقیدہ کا بھی ا نکار کر دیا، چنا نچہ محدث العصر حضرت بنوریؓ تحریر فر ماتے ہیں:

> ''انبیائے کرام علیہم الصلوات والسلام کی حیات بعد الممات كالمسله صاف اورمتفقه مسئله تطا، شهداء كي حيات بنص قرآن ثابت تھی اور دلالۃ النص سے انبیائے کرام کی حیات قرآن سے ثابت تھی، اور احادیث نبویہ سے عبارۃ انص کے ذریعہ ثابت تھی، ليكن براهواختلاف اورفتنول كاكهايك مسلّمه حقيقت زير بحث آكر مشتبه ہوگئ ، کتنی ہی تاریخی بدیہیات کو کج بحثوں نے نظری بنالیا اور کتنے ہی حقائق شرعیہ کو بچ فہی نے سنح کر کے رکھ دیا، بیدُ نیاہے اور دُنیا کے مزاج میں داخل ہے کہ یہاں ہر دور میں کج فہم، تجر واور کج بحث موجود ہوتے ہیں، زبان بند کرنا تواللہ تعالیٰ ہی کی قدرت میں ہے، ملاحدہ وزنادقہ کی زبان کب بند ہوسکی؟ کیااس دور میں امام حسین کی شہادت کوافساننہیں بتایا گیا؟اور کہا گیا کہ بیواقعہ ہے ہی نهیں؟ اور کیا امام حسین کو باغی اور واجب القتل اور یزید (بن معاويةً) كواميرالمؤمنين اورخليفهُ برحق ثابت نهيں كيا گيا؟ كسي صحيح حدیث کوضعیف بنانے کے لئے کسی راوی کے بارے میں کتب رجال میں جرح کا کوئی کلمہ دیکھ لینابس کافی ہے کہ اس پر بنیا دقائم کی جائے؟ اگر عقل سلیم سے کام نہ لیا جائے اور صرف کسی کتاب میں جرح کودیکھا جائے تو امام ابوحنیفیّہ، امام مالکّ، امام شافعیّ، امام احمدّ تمام کے تمام ائمہ مجروح ہوکر دین کا سرمایے تتم ہی ہوجائے گا۔ الغرض حيات ِ انبيائے كرام عليهم السلام كا مسكله بھى تقريباً

O com

www.shaheedeislam.com

اسى فتم كى كمج بحثول ميں الجھ كراچھا خاصا فتنہ بن گيا،عصمت تو

انبیائے کرام کا خاصہ ہے،علماءمعصوم تو ہیں نہیں، کچھ حضرات نے





دانسته بإنادانسته حديثي وكلامي بحثين بيدا كردين اورسمجها بدكيا ياسمجها يا گيا كهاس طرح توسل بالاموات اوراستعانت بغيرالله وغيره وغيره بہت سی بدعات کا خاتمہ ہوجائے گا، گویا علاج بیر نجویز کیا گیا کہ حیاتِ انبیاء سے انکار کرتے ہی میہ مفاسدختم ہوسکتے ہیں، اس کی مثال توالیں ہوئی کہ بارش سے بینے کے لئے برنالے کے نیچے جاکر بیٹھ گئے، بہر حال ان تفصیلات میں جانے کی حاجت نہیں،خلفشار کو ختم کرنے کے لئے ارباب فکروخلوص نے چندحضرات کے نام تجویز کئے کہاس اختلاف کوجس نے فتنہ کی شکل اختیار کرلی ہے، ختم کرنے کی کوشش کریں، راقم الحروف کا نام بھی انہیں میں شامل تھا، تجویز بیہ ہوئی کہ اس موضوع پر ایک محققانہ کتاب مؤثر انداز میں کھی جائے اور تشکیک پیدا کرنے والے حضرات کے شبہات کا جواب بھی دیا جائے، اورمسئلے کے تمام گوشوں پرسیر حاصل تبصرہ بھی کیا جائے، باتفاق رائے اس کام کی انجام دہی کے لئے جناب برادرگرامی ماثر مولانا ابوالزاہد محمد سرفراز صاحب منتخب ہو گئے، جن کے د ماغ میں بحث وتتحیص کی صلاحیت بھی ہےاورقلم میں پنجنگی بھی،علوم دیدیہ اور حدیث ورجال سے اچھی اور قابل قدر مناسبت بلکہ عمدہ بصیرت بھی ہے، مختلف مکان سے غرر نقول جمع کرنے کی پوری قدرت بھی ہے اورحسن ترتیب کی پوری اہلیت بھی ،الحمد للہ کہ برا درموصوف نے تو قع سے زیادہ مواد جمع کر کے تمام گوشوں کوخوب واضح کر دیا اور تحقیق کا حق ادا کردیا ہے، میرے ناقص خیال میں اب بیر تالیف (تسکین الصدور في تحقيق احوال الموتى في البرزخ والقور) اس مسئلے ميں جامع ترین تصنیف ہے، اور اس دور میں جتنی تصانیف اس مسئلے پر کھی گئی ہیں ان سب میں جامع ، واضح ، عالمانہ بلکہ محققانہ ہے،اللہ









تعالی موصوف کی اس خدمت کوقبول سے نواز ہے اور اس قسم کی مزید خدمات کی توفق عطا فرمائے'' (تسکین الصدور ص:۲۲ تا۲۲) اس تمہید کے بعداب ہم بالتر تیب قرآن وسنت اور اجماع امت کے حوالہ سے حیاتِ النبی پرچند گزارشات پیش کریں گے،سب سے پہلے ملاحظہ ہو حیاتِ الانبیاء قرآن کریم کی روشنی میں:

## حياة الانبياءقر آن كى روشنى ميں

قرآن کریم میں بیشتر مقامات پر حیات الانبیاء کا ثبوت اشار تا، دلالتاً اوراقتضاءً ملتاہے، ان سب کا حصاء مشکل بھی ہے اور موجب طول بھی، اس لئے اختصار کے پیش نظر چندآیتوں کے ذکریراکتفا کیا جاتاہے:

ا: ...... "وَاسْئَلُ مَنُ اَرُسَلْنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رُسُلِنَا اَجَعَلْنَا مِنُ دُونِ الرَّحْمانِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ. " (الزخرف: ۵۵) ترجمہ: ..... "اورآپ ان سب پیغمروں سے جن کوہم نے آپ سے پہلے بھیجا ہے، پوچھ لیجئے کہ کیا ہم نے خدائے رحمٰن کے سوا دُوس ہے معبود کھم اوئے جھے کہ ان کی عبادت کی جائے؟ "
دُوس ہے معبود کھم اوئے تھے کہ ان کی عبادت کی جائے؟ "
اس آپ سے کے ذیل میں صاحب زادالمسیر کھتے ہیں:

"انه لما اسرى به جمع الانبياء فصلى بهم، ثم قال له جبريل سل من ارسلنا قبلك، الآية، فقال: لا اسأل، قد اكتفيت، رواه عطاء عن ابن عباس وهذا قول سعيد بن جبير والزهرى وابن زيد، قالوا: جمع له الرسل ليلة اسرى به فلقيهم وامر ان يسألهم فما شك ولا سأل."

(زادالمسير في علم النفيرج: ٤ ص: ٣١٩)



۳۹۲

جه فهرست «بخ





ترجمہ: ..... 'جب آ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معراج پر پہنچایا گیا تو آپ کے لئے تمام انبیاء کو جمع کیا گیا، آپ نے نماز میں ان سب کی امامت فرمائی، پھر حضرت جرئیل نے آپ کی خدمت میں عرض کیا: '' آپ ان سب پغیمروں سے پوچھئے جن کو ہم نے آپ سے پہلے بھجا ہے ....الخ'' پس آپ نے فرمایا: '' مجھے سوال کی ضرورت نہیں، میں نے اس پراکتفا کیا (جو مجھے بتلایا گیا) ..... حضرت سعید بن جمیر، زہری اور ابن زید فرماتے ہیں کہ معراج کی رات آپ کے لئے تمام انبیائے کرام کو جمع کیا گیا، اس موقع پر آپ کی ان سے ملاقات ہوئی اور آپ گو تھم ہوا کہ آپ ان سے بوچھئے، کی ان سے ملاقات ہوئی اور آپ گو تھم ہوا کہ آپ ان سے بوچھئے، پس آپ کو نہو شک تھا اور نہ آپ نے بوچھا۔''

"قال عطاء عن ابن عباس رضى الله عنه لما السرى به صلى الله عليه وسلم الى المسجد الاقصى الله عليه وسلم الى المسجد الاقصى بعث الله له آدم وجمع المرسلين من ولده فاذن جبريل ثم اقام فقال: يا محمد! تقدم فصل بهم، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم من الصلاة قال له جبريل عليه السلام: واسأل يا محمد من ارسلنا من قبلك من رسلنا، الآية، فقال صلى الله عليه وسلم لا اسأل لانى لست شاكاً فيه."

ترجمہ:..... ''حضرت عطاء حضرت ابن عباس سے نقل فرماتے ہیں کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کومعراج پر لے جایا گیا،اور جب آپ مسجد اقصیٰ میں پہنچے تو اللہ تعالیٰ نے حضرت آ دم علیہ السلام اور تمام انبیاء کیہم السلام جوان کی اولا دمیں سے تھسب









کوجع کیا، پس حضرت جرئیل نے اذان اورا قامت کہی اور عرض کیا:
اے محداً! آگے بڑھیئے اوران کونماز پڑھائے، جب آپ نماز سے
فارغ ہوئے تو حضرت جرئیل نے فرمایا: اے محداً! اور پوچھئے ان
سے جن کوہم نے آپ سے پہلے رسول بنا کر بھیجا ہے، پس آپ صلی
اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں ان سے کچھنہیں پوچھتا کہ مجھے اس میں
کوئی شک نہیں۔'

تفسر قرطبی میں اس کی مزید تفصیلات یوں بیان کی گئی ہیں:

"لما اسرى برسول الله صلى الله عليه وسلم من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى - وهو مسجد بيت المقدس - بعث الله له آدم ومن وُلد من المرسلين، وجبريل مع النبي صلى الله عليه وسلم، فاذن جبريل عليه السلام ثم اقام الصلاة، ثم قال: يا محمد! تقدم فصل بهم، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له جبريل عليه السلام: "سل يا محمد من ارسلنا من قبلك من رسلنا اجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون." فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا اسأل قد اكتفيت." قال ابن عباس: وكانوا سبعين نبيًّا منهم ابراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، فلم يسألهم لأنه كان أعلم بالله منهم، في غير رواية ابن عباس: فصلوا خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعة صفوف، المرسلون ثلاثة صفوف والنبيون أربعة، وكان يلى ظهر رسول الله صلى الله عليه وسلم ابراهيم خليل الله، وعلى يمينه اسماعيل وعلى يساره اسحاق







ثم موسى، ثم سائر المرسلين فأمهم ركعتين، فلما انفتل قام فقال: "ان ربى أوحى الى أن أسألكم هل أرسل أحد منكم يدعو الى عبادة غير الله?" فقالوا: يا محمد! انا نشهد انا أرسلنا أجمعين بدعوة واحدة أن لا الله الا الله وأن ما يعبدون من دونه باطل، وانك خاتم النبيين وسيد المرسلين، قد استبان ذالك لنا بامامتك ايانا، وأن لا نبى بعدك الى يوم القيامة الا عيسى بن مريم فانه مأمور أن يتبع أثرك."

ترجمہ: ...... بہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مسجد حرام سے مسجد اقصلی تک معراج پر لے جایا گیا تو اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کو اور جوان کی اولاد میں سے انبیاء شے سب کو اکٹھا فرمایا، جبرئیل علیہ السلام بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھے، پس جبرئیل نے اذان وا قامت کہی اور عرض کیا: اے جمراً آگے بڑھیئے اور ان کو نماز پڑھا ہے، جب آپ فارغ ہوئے تو جبرئیل نے عرض کیا: آپ سوال کیجئے ان رسولوں سے جو آپ سے پہلے بھیجے گئے تھے کہ کیا ہم نے اللہ کے علاوہ کوئی معبود بنائے تھے کہ جن کی پوجا کی جاتی ہم نے اللہ کے علاوہ کوئی معبود بنائے تھے کہ جن کی پوجا کی خبیں آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جمھے سوال کی ضرورت نہیں کہ میں نے اس پر کفایت کی (جو جمھے بتایا گیا)۔

ابن عباس فرماتے ہیں کہ وہاں ستر نبی تھے، جن میں حضرت ابراہیم، حضرت موسی اور حضرت عیسیٰ علیہم السلام بھی تھے، پس آپ نے کہ آپ ان سب لیے کہ آپ ان سب سے کوئی سوال نہیں کیا، اس لئے کہ آپ ان سب سے کم رکھتے تھے، ابن عباس کی روایت کے علاوہ دُوسری روایت میں ہے کہ: پس آپ کے پیچھے نماز پڑھنے علاوہ دُوسری روایت میں ہے کہ: پس آپ کے پیچھے نماز پڑھنے









والوں کی سات صفیں تھیں،جن میں سے تین صفیں رسولوں کی اور جیار انبیاء کی تھیں، آپ کے پیچھے متصل حضرت ابرا ہیم علیہ السلام، دائیں <mark>جانب حضرت اساعيل عليه السلام اور بائيس جانب حضرت الحق عليه</mark> السلام، پھرموی علیہالسلام، پھرعیسیٰ علیہالسلام اور پھرتمام انبیاء تھے، آڀڻنان کودور کعتين نمازيڙهائي، جب آڀڻمازيڙها کرفارغ ہوئے تو کھڑے ہو گئے اور فر مایا: بے شک میرے رب نے میری طرف وجی بھیجی ہے کہ میں آپ سے سوال کروں کہ کیاتم میں سے کوئی ايك اليهارسول بهيجا كمياتها جولوگول كوغيراللدكي عبادت كي طرف بلاتا ہو؟ ان سب نے کہا: اے حُمرًا بے شک ہم گواہی دیتے ہیں کہ ہم بھیج گئے ایک (اللہ) کی طرف دعوت دینے کے لئے اور یہ کہنیں کوئی معبود سوا اللہ تعالیٰ کے، اور بیہ کہ جولوگ اللہ کے علاوہ کسی کی عبادت کرتے ہیں وہ سب باطل ہے،اور بے شک آپ خاتم انبیین اور تمام رسولوں کے سردار ہیں، اوریہ بات اس سے واضح ہوگئی ہے كهآب نے جمارى امامت فرمائى ہے، اور بيكه آب كے علاوہ قیامت تک کوئی دُوسرا نبی نہیں آئے گا،سوائے عیسیٰ بن مریم کے کہ بے شک وہ اس پر مامور ہے کہ وہ آ پ کی اتباع کر ہے۔''

اسی طرح اس آیت سے حیات الانبیاء پر استدلال کرتے ہوئے خاتمۃ المحد ثینعلامہ سیدانورشاہ کشمیرگ فرماتے ہیں کہ:

"يستدل به على حياة الانبياء."

(مشکلات القرآن ص:۲۳۴، در منثور ج:۲ ص:۱۱، رُوح المعانی ج:۲ ص:۳۵، جمل ج:۴ ص:۸۸، شیخ زاده ج:۳ ص:۲۹۸ خفاجی ج:۴ ص:۴۳۳)

٢:....." وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوُسَى الْكِتَابَ فَلَا تَكُنُ فِي







مِرْيَةٍ مِّنُ لِّقَائِهِ،"

(الم تجده: ۳۰۰۰ اور جم نے موئی کو کتاب دی تھی سوآ پ اس

ر جمہ: سند اور جم نے موئی کو کتاب دی تھی سوآ پ اس

کے ملنے میں شک نہ کیجئے۔"

اس آیت کی تفسیر میں حضرت شاہ عبدالقا درصا حبُّ فرماتے ہیں:

دمعراج کی رات ان سے ملے تھے اور بھی کئی بار۔" (موضح القرآن)

اور ملاقات بغیر حیات ممکن نہیں، لہٰ اس آیت میں اقتضاء النص سے حیات النبی گا ثبوت ہوتا ہے، یہاں اصول فقہ کا بیہ سئلہ بھی پیش نظر رہنا چا ہئے کہ جو تھم اقتضاء النص

سے ثابت ہوتا ہے وہ بحالت انفراد قوت واستدلال میں عبارت انتص کے شل ہوتا ہے۔

اسی طرح علامہ آلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"واراد بذالك لقائه صلى الله عليه وسلم اياه ليلة الاسراء كما ذكر في الصحيحين وغيرهما، وروى نحو ذالك عن قتادة وجماعة من السلف،..... وكان المراد من قوله تعالىٰ: "فلا تكن في مرية من لقائه." على هذا وعده تعالىٰ نبيه عليه السلام بلقاء موسىٰ وتكون الآية نازلة قبل الاسراء."

(روح المعانى ج:۲۱ ص:۱۳۸)

ترجمہ:..... "اس سے مراد یہ ہے کہ معراج کی رات المخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی تھی، جبیما کہ صحیحین وغیرہ میں ہے، اور اسی طرح کی ایک اور روایت حضرت قیادہ اور سلف کی ایک جماعت سے بھی منقول ہے .... اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد: "سوآ ب اس کے ملنے میں شک نہ سیجے" کا معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات کا وعدہ فرمایا، اس اعتبار سے یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات کا وعدہ فرمایا، اس اعتبار سے یہ







آیت واقعہ معراج سے پہلے نازل ہوئی ہے۔ تفسیر زادالمسیر میں ہے:

"و الشاني من لقاء موسى ليلة الاسراء قاله ابو العاليه و مجاهد و قتادة و ابن السائب."

(زادالمسیر ج.۱ ص:۳۳) ترجمه: ...... 'دُوسری بات مه که آپ صلی الله علیه وسلم کی حضرت موسیٰ علیه السلام سے ملاقات معراج کی رات ہوئی تھی۔'' تفسیر بحمیط میں اس آیت کے ذیل میں لکھا ہے:

"ای من لقائک موسیٰ ای فی لیلة الاسراء،
ای شاهدته حقیقةً وهو النبی الذی اوتی التوراة وقد
وصفه الرسول فقال طوال جَعُدِ کانه من رجال شنؤة
حین رأه لیلة الاسراء...."
ربرمیط ج: ۵ ص: ۲۰۵۰)
ترجمہ: سن "لین آپ معراج کی رات حضرت مویٰ علیه
السلام کی ملاقات میں شک نہ کیجے، یعنی آپ نے واقعتاً ان کود یکھا
ہے،اوروہ وہی نبی مخے جن کوتورات دی گئتی اور حقیق آپ نے نان

کا حلیہ بیان کیااور فرمایا وہ لمبے قد کے گھنگریا لے بالوں والے تھے،

جیسے قبیلہ شنؤہ کے آ دمی ہوتے ہیں....'

٣: ..... "وَلَا تَقُولُوا لِـمَنُ يُّقُتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

٣: ..... "بَلُ اَحُيَآ أَءُ عِنُدَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُونَ، فَرِحِيْنَ





( آل عمران:۱۲۹)

علىر د<u>-</u>

بِمَآ ءَاتَاهُمُ اللهُ مِنُ فَضُلِهِ."

ترجمہ:.....' بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں اپنے پروردگار کے مقرب ہیں،ان کورز ق بھی ملتا ہےوہ خوش ہیں اس چیز سے جوان کو اللّٰہ تعالٰی نے اپنے فضل سے عطافر مائی ہے۔''

ان دونوں آیتوں کے متعلق حافظ ابن حجر رحمہ اللّٰه فر ماتے ہیں:

"واذا ثبت انهم احياء من حيث النقل فانه

يقويه من حيث النظر كون الشهداء احياء بنص القرآن

والانبياء افضل من الشهداء." (فتّح الباري ج:٢ ص:٣٧٩)

لیعنی جب نقل کے اعتبار سے یہ بات ثابت ہو پیکی کہ شہداء زندہ ہیں تو عقل کے اعتبار سے بھی یہ بات پختہ ہوجاتی ہے کہ انبیائے کرام زندہ ہیں اور حضرات انبیائے کرام علیہم السلام تو شہداء سے ہر حال میں افضل ہیں، اس لئے اس آیت سے ان کی حیات

بطریق اولی ثابت ہوتی ہے۔

۔ غورفر مایئے کہ حافظ الدنیا کس قدرقوت کے ساتھ آیت کریمہ سے بدلالۃ النص بلکہ بدرجہاولویت حیات الانبیاءکو ثابت فرمارہے ہیں۔

۵:..... فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمُ عَلَى مَوْتِهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمُ عَلَى مَوْتِهِ الَّا دَآبَّةُ الْاَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْحِنُّ ..... (سَابَهُ)

ترجمہ:.....' پھر جب ہم نے ان پرموت کا تھم جاری کردیا تو کسی چیز نے ان کے مرنے کا پتہ نہ بتلایا مگر گھن کے کیڑے نے کدوہ سلیمان علیہ السلام کے عصا کو کھا تا تھا، سوجب وہ گر پڑے تب جنات کو حقیقت معلوم ہوئی۔''

اس آیت سے بھی بطریق دلالۃ النص حیات الانبیاء کا عقیدہ ثابت ہوتا ہے، اس لئے کہ جب کیڑوں نے مضبوط اور سخت ترین عصائے سلیمانی کوکھالیا تو جسم عضری کا

O Com

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە

عِلد د عِلد د



کھانااس سے کہیں مہل اور آسان تھا مگراس کے باوجودجسم کا ٹکار ہنا بلکہ محفوظ ہونا حیات کی صریح دلیل ہے۔ صریح دلیل ہے۔

اسی طرح اس آیت میں ذکر شدہ "خرور سلیمان" سے بھی حضرات انبیاء کی حیات مبارکہ پراستدلال کیا جاسکتا ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے جسداطہر کے زمین پر آجانے کو "خو" کے لفظ کے ساتھ تعبیر فرمایا مگراس کو سقط سے تعبیر نہیں فرمایا کیونکہ "خو" کا لفظ قر آن مجیدا وراحا دیث مبارکہ میں جہال کہیں بھی فدکور ہے وہ زندہ انسان کے جھک جانے یا گرجانے کے لئے ارشاد فرمایا گیا ہے، مثلاً:

نے ان کے پر نچچاڑادیئے اور موسیٰ "بیہوش ہوکر گر پڑے۔' الہذا حضرت سلیمان علیہ السلام کے جسد اطہر کے سلامت زمین پر آنے سے حیات بعد الوفات کا جو بھی انکار کرتا ہے وہ قر آن کے معارف اور علوم سے ناوا قف ہے۔ ۲:.....'وَإِذَا جَآءَکَ الَّذِیْنَ یُوْمِنُونَ بِایْلِتِنَا فَقُلُ سَلَامٌ عَلَیْکُمُ کَتَبَ رَبُّکُمُ عَلَی نَفُسِهِ الرَّحُمَةَ.''

(الانعام:٩٥)

ترجمہ:.....''اور بیلوگ جب آپ کے پاس آ ویں جو کہ ہماری آیتوں پرائیان رکھتے ہیں تو یوں کہہ دیجئے کہتم پرسلامتی ہے، تمہمارے رب نے مہر ہانی فر مانااپنے ذمہ مقر رکر لیا ہے۔'' مطلب بیہ ہے کہ ہر وہ شخص جوائیان کی دولت کے ساتھ بارگاہ نبوت پر حاضر ہو،اس کے لئے خداوند قدوس کا اپنے رسول رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم ہے کہ آ ہے اس کو









السلام علیم کی دعا کے ساتھ رب کی رحمت ومغفرت کا پیغام پہنچاہئے ، توحق تعالیٰ کا بیتھم دونوں حالتوں (ماقبل الموت و مابعد الموت) کے لئے عام ہے، لیمن رہتی دُنیا تک کے لئے بیتھم باقی ہے، جس طرح قرآن کریم کی دیگرآیات کے بارے میں بیاصول مسلم ہے کہا گرچہان کے نزول کا واقعہ خاص ہے، لیکن ان کا حکم قیامت تک کے لئے جاری و باقی ہے، اسی طرح اس آیت مبارکہ میں بھی بیتھم قیامت تک کے لئے ہے۔

ك: ..... 'وَلَوُ اَنَّهُ مُ اِذُ ظَّلَمُوۤ ا اَنْفُسَهُمُ جَآءُوُكَ فَاسُتَغُفَرُ وَا اللهُ تَوَّابًا فَاسُتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللهُ تَوَّابًا وَاسْتَغُفَر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللهَ تَوَّابًا وَاسْتَغُفَر اللهُ عَلَى الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللهَ تَوَّابًا وَ اللهَ تَوَّابًا وَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ تَوَّابًا وَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ الل

ر جیسہ . ترجمہ: ......''اوراگر جس وقت اپنا نقصان کر بیٹھے تھے اس وقت آپ کی خدمت میں حاضر ہوجاتے پھر اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتے اوررسول بھی ان کے لئے اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتے توضر وراللہ تعالیٰ کوتو بہ قبول کرنے والا رحمت کرنے والا پاتے۔''

علمائے امت کی تصریحات سے ثابت ہے کہ حیات نبوگ کی ظاہری حیثیت ختم ہوئے کے بعد بھی جوموَمن بارگاہ نبوت میں حاضر ہوکر خداوند قد وس سے طلب مغفرت کرےگاوہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے بھی دعاوم غفرت کا مستحق ہوگا، چنانچہ تفسیر قرطبی میں ہے:

"عن على قال قدم علينا اعرابي بعد ما دفنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بثلاثة ايام، فرمى بنفسه على قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وحثا على رأسه من ترابه، فقال: قلت يا رسول الله فسمعنا قولك، ووعيت عن الله فوعينا عنك وكان فيما انزل الله عليك "ولو انهم اذ ظلموا انفسهم" الآية وقد ظلمت نفسى وجئتك تستغفر لى! فنودى من القبر: انه قد



چە**فىرسى** ھۇ





غفر لک!" (تغیر قرطبی ج:۵ ص:۲۲۲،۲۲۵)

یعنی حضرت علی رضی الله عنه سے منقول ہے که رسول الله صلی الله علیه وسلم کے دفن
کے تین روز بعد ایک بدوی نے روضۂ اقدس پر حاضر ہوکر اس آیت کریمہ کے حوالہ سے مغفرت طلب کی، روایت ہے کہ مرقد اطہر سے صدا آئی:"انه قد غفر لک!"

ان ارشادات ربانی کے مطابق رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی عالم وُنیا کی حیات ظاہری ختم ہونے کے بعد بھی حاضری دینے والے امتی کوسلام علیم کے جواب سے نوازتی ہے، اور آپ اس کورب کی رحمت ومغفرت کا پیغام پہنچانے اور ان کے لئے دعائے مغفرت کرنے پر خداوند قد وس کی طرف سے مامور ہیں، یہ بھی آپ کی حیات جاودانی اور اسی مدینہ والی قبر میں حیات پرقر آئی دلیل اور واضح ثبوت ہے، اس کے بعد بھی اگر کوئی انکار کر بے ومئر کو بہی کہا جاسکتا ہے کہ: اگر تو نہ مانے تو بہانے ہزار...!

## حياة الانبياء حديث كى روشنى ميں

ا: ..... "عَنُ انَسَ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْ البزار ورجال ابى يعلى ثقات." يُصَلُّونَ. رواه ابو يعلى البزار ورجال ابى يعلى ثقات." (مجمع الزوائد ج: ۸ ص: ۱۲ الميان الميز ان: صن بن قتية ص: ۲۲۸، مندابو يعلى: ج: ۲ ص: ۲۲۸، المطالب العاليه يعلى: ج: ۲ ص: ۲۲۹ مديث: ۳۲۵، الجامع ج: ۳ ص: ۲۲۹ مديث: ۲۲۸، الجامع العفرص: ۲۲۸، بجام حاديث حيث الالباني حديث: ۲۲۸، الجامع الفقاولي ج: ۲ ص: ۱۲۸، مند بزار ص: ۲۵۸ للفتاولي ج: ۲ ص: ۱۸۸، مند بزار ص: ۲۵۸ للفتاولي ج: ۲ ص: ۱۸۸، مند بزار ص: ۲۵۸ مند برام ابنيا عَد مند برام ابني قبرول مين زنده بين اور نماز ادا فرما يا كد (حضرات) انبيا عَد بين اور نماز ادا فرما ين بين ساس حديث كور وايت كيا قبرول مين زنده بين اور نماز ادا فرما ين بين ساس حديث كور وايت كيا







ہے ابویعلیٰ اور مسند برزار نے اور ابویعلیٰ کے تمام راوی ثقہ ہیں۔'' علامہ جلال الدین سیوطیؓ اپنی مشہور زمانہ تصنیف الحاوی للفتا ویٰ میں حیات انبیاء سے متعلق اپناعقیدہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"حیاة النبی صلی الله علیه وسلم فی قبره هو وسائر الانبیاء معلومة عندنا علمًا قطعیًّا کما قام عندنا من الادلة فی ذالک و تواترت (به) الأخبار." (ج:۲ ص:۱۳۷) ترجمه:....." آنخضرت صلی الله علیه وسلم اورتمام انبیائ کرام کا اپنی اپنی قبرول میں حیات ہونا ہمارے نزد یک علم قطعی سے ثابت ہے، اس لئے کہ اس سلسلہ میں ہمارے نزد یک دلائل واخبار درجہ تواتر کو پنچ ہوئے ہیں۔"

"قال البيهقى فى كتاب الاعتقاد: الانبياء بعد ما قبضوا ردت اليهم ارواحهم، فهم احياء عند ربهم كالشهداء، وقال القرطبى فى التذكرة فى حديث الصعقة نقلاً عن شيخه: الموت ليس بعدم محض انما هو انتقال من حال الى حال. "(الحاوى للنتاوى ج:٢ ص:١٣٩) ترجمه: "امام يهي كتاب الاعتقاد مين فرماتي بين كرانبياء كى ارواح قبض هوجانے كے بعدان كى طرف لوٹادى جاتى بين، پس وہ اپنے رب كے ہاں شهداء كى طرح زندہ بين، علامه قرطبى نے تذكرہ ميں حديث صعقہ كے ذيل ميں اپنے شخ سے نقل مرت زندہ بين علامه كرتے ہوئے كھا ہے كہ موت كامعنى عدم محض نہيں بلكه ايك حال كرتے ہوئے كھا ہے كہ موت كامعنى عدم محض نہيں بلكه ايك حال مرت درتے ہوئے كھا ہے كہ موت كامعنى عدم محض نہيں بلكه ايك حال مرت درتے ہوئے كھا ہے كہ موت كامعنى عدم محض نہيں بلكه ايك حال كرتے ہوئے كرائے ہیں:









"قال المتكلمون المحققون من اصحابنا ان نبينا صلى الله عليه وسلم حيٌّ بعد وفاته."

(الحاوی للفتاوی ج:۲ ص:۱۳۹) ترجمہ: شند 'جمارے اصحاب میں سے محقق متظلمین فرماتے ہیں کہ بے شک ہمارے نبی صلی الله علیہ وسلم اپنی وفات کے بعد زندہ ہیں۔''

آ گے مزید لکھتے ہیں:

"وقال الشيخ تقى الدين السبكى: حيات الانبياء والشهداء فى القبر كحياتهم فى الدنيا ويشهد له صلاة موسىٰ فى قبره فان الصلاة تستدعى جسدًا حيًّا."

رالاوى للفتاوى ج: من المارى المارى الفتاوى جن المارة المارة بين كما نبياء اور شهداء كى قبركى حيات ان كى دنياوى حيات كى ما نند ہے، اوراس كا شهداء كى قبركى حيات ان كى دنياوى حيات كى ما نند ہے، اوراس كا شوت بيہ كه حضرت موسىٰ عليه السلام اپنى قبر بين نماز پڙهر ہے شخ ، كونكه نماز پڙهاز نده جسم كا تقاضا كرتا ہے۔"
حضرت مجدد الف ثائى ، حضرت انس كى اس روایت سے استدلال كرتے ہوئے حضرت مجدد الف ثائى ، حضرت انس كى اس روایت سے استدلال كرتے ہوئے

فرماتے ہیں:

" برزخ صغری چوں از یک وجه از مواطن دنیوی است گنجائش ترقی دارد واحوال این موطن نظر باشخاص متفاوته تفاوت فاحش دارد الانبیاء یصلون فی القبور شنیده باشند' فاحش دارد الانبیاء یصلون فی القبور شنیده باشند' کرمتوبت دفتر دوم مکتوب:۱۱) ترجمه: .....' چهوٹا برزخ (یعنی قبر) جب ایک وجه سے دنیوی جگہوں میں سے ہے تو بیتر قی کی گنجائش رکھتا ہے، اور مختلف دنیوی جگہوں میں سے ہے تو بیتر قی کی گنجائش رکھتا ہے، اور مختلف









اشخاص کے اعتبار سے اس جگہ کے حالات خاصے متفاوت ہیں، آپ نے بیتو سنا ہی ہوگا کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام اپنی قبرول میں نماز پڑھتے ہیں۔''

٢:..... ' عَنُ اَسِيُ هُ رَيُرةَ رَضِيَ اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنُ صَلَّى عَلَيَّ عِنُدَ قَبُرِيُ سَمِعُتُهُ وَمَنُ صَلَّى عَلَيَّ نَائِيًا ٱبْلِغْتُهُ. رواه البيهقي في شعب الايمان." (مثكوة ص:٨٥، خصائص كبرى ج:٢ ص:٢٨٠، كنز العمال ج:اص: ۲۹۲ مديث: ۲۱۲۵، ص: ۲۹۸ مديث: ۲۱۹۸، ۲۱۹۸، اتحاف السادة المتقين زبيديٌ ج.٣ ص:٢٨٩ تفيير درمنثور ج.۵ ص:٢١٩، فتحالباری ج:۲ ص:۴۸۸،الحاوی للفتاوی ج:۲ ص:۱۲۷)

ترجمہ:..... ' حضرت ابوہریرہ رضی اللّٰہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: جس نے میری قبرکے پاس سے مجھ پر درو دشریف پڑھا، میں خوداس کوسنتا ہوں اور جود ورسے مجھ پر درودوسلام پڑھتاہےوہ مجھے پہنچایاجا تاہے۔'' حدیث کی سند براشکال کا جواب:

امام ابوالحس علی بن محمر بن عراقی الکنائی (التوفی ۹۶۳ ه و)اس حدیث کی سند کے ضعف وثقابت يربحث كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

> "حديث من صلّى عليّ عند قبرى سمعته، ومن صلّى على نائيًا وكل الله بها ملكًا يبلغني وكفي امر دنياه و آخرته و كنت له شهيدًا وشفيعًا (خط) من حديث ابي هريرة ولا يصح فيه محمد بن مروان وهو السدى الصغير وقال العقيلي لا اصل لهذا الحديث (تعقب) بان البيهقي اخرجه في الشعب من هذا الطريق وتابع











السدى عن الاعمش فيه ابومعاوية اخرجه ابو الشيخ في الثواب قلت وسنده جيّد كما نقله السخاوي عن شيخه الحافظ ابن حجر والله تعالىٰ اعلم وله شواهد من حديث ابن مسعود وابن عباس وابي هريرة اخرجها البيهقي ومن حديث ابي بكر الصديق اخرجه الديلمي ومن حديث عمار اخرجه العقيلي من طريق على بن القاسم الكندي وقال على بن قاسم شيعي فيه نظر لا يتابع على حديثه انتهي في لسان الميزان (ج:٣ ص:٢٣٩) أن أبن حبان ذكر على بن القاسم في الثقات وقد تابعه عبدالرحمن بن صالح وقبيصة بن عقبة اخوجهما الطبراني. " (تنزيالشريعة ج: ا ص:٣٦٥ طبح بيروت) ترجمه:..... مريث من صلّي عليّ ....الخ، يعني جس نے میری قبر کے پاس درود شریف پڑھا تو میں خود سنتا ہوں اور جس نے دور سے پڑھا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے فرشتہ مقرر کیا ہے جو مجھے پہنچا تا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کے دُنیا وآخرت کے کام یورے کرتا ہے، اور میں اس کے حق میں گواہ اور شفیع ہوں گا، (خطیب بغدادی نے بیر حدیث نقل کی ہے) بیر حدیث حضرت ابو ہر ریہ ہے مروی ہے اور سیجے نہیں، کیونکہ اس کی سند میں محمہ بن مروان السدى الصغير ہے اور اماع قبال كہتے ہيں كه اس حديث كى كوئى اصل نہیں (عقیلی کی اس بات بر گرفت کی گئی ہے کہ) امام بیہتی نے شعب الایمان میں اس طریق سے اس کی تخ یج کی ہے اور ابومعاویہ اعمش سے روایت کرنے میں سدی کا متابع ہے اس کی تخ تحامام ابوالشّخ نے کتاب الثواب میں کی ہے، میں کہتا ہوں کہ







ابوالشيخ كى سندجيد ہے، جيسا كەعلامە سخاوك نے اسپنے استاد حافظ ابن جرِّر نے نقل کیا ہے، واللہ تعالی اعلم۔اوراس حدیث کے حضرت ابن مسعودٌ، حضرت ابن عباسٌ اور حضرت ابو ہر بریٌ سے شواہد موجود ہیں جن کی تخ ت امام بیہق نے کی ہے، اور حضرت ابوبکر صدیق کی حدیث بھی شاہد ہے جس کی تخ یج امام دیلی ؓ نے کی ہے اور حضرت عمارً کی حدیث بھی اس کا شاہد ہے جس کی تخریج علی بن القاسم الکندی کے طریق سے امام عقبائی نے کی ہے اور کہا ہے کہ بدراوی شیعہ ہے اس میں کلام ہے اور اس کی حدیث کی متابعت نہیں کی گئی مگر لسان المیزان (ج:۲ ص:۲۴۹) میں ہے کہ امام ابن حبان نے علی بن القاسم كوثقات مين لكھا ہےاورعبدالرحمٰن بن صالح اورقبیصہ بن عقبہ اس کے متابع موجود ہیں۔''

٣:..... ' عَنُ اَوْس بُن اَوْس رَضِي اللهُ عَنُـهُ عَن النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ مِنُ اَفُضَلِ اَيَّامِكُمُ يَوُمَ البجُ مُعَةِ فِينهِ خُلِقَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلامُ وَفِيهِ قُبض وَفِيهِ النَّفُخَةُ وَفِيلهِ الصَّعُقَةُ فَاكْثِرُوا عَلَيَّ مِنَ الصَّلُوةِ فَإِنَّ صَلْوتَكُمُ مَعُرُوضَةٌ عَلَيَّ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ! كَيْفَ تُعُرَضُ صَلاتُنَاعَلَيُكَ وَقَدْ أُرِمُتَ؟ أَي يَقُولُونَ قَدْ بُلِيُتَ، قَالَ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدُ حَرَّمَ عَلَى الْأَرُضِ اَنُ تَأْكُلَ اجسادَ الْآنبياءِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ."

(سنن نسائي ج: ١ ص:٢٠٢٠٢٠، متدرك حاكم ج:٢٠ ص:٥٢٠، هذا حديث صحيح على شرط الصحيحين ولم يخر جاه، ابوداؤر ج:١ ص:۲۱۲ (باب الاستغفار)، سنن كبرى بيهيتى ج:٣ ص:٢٣٩، دارى ج:١ ص:۷۰۰ (بالضل الجمعة )،منداحمه ج:۴ ص:۸، صحیح ابن خزیمه ج:۳ ص:۱۱۸ حدیث:۱۷۳۳، این حبان (باب ذکر وفاته ودفنه صلی الله علیه وسلم











ص: ۱۱۸، الاحسان بترتیب ابن حبان ج: ۳ ص: ۷۸ حدیث: ۷۹۰ مین ۱۸۰۰ مین ۱۸۰۱ مین ۱۳۵۰ مین ۱۸۰۱ مین ۱۸۰ مین

ترجمہ: ..... ' حضرت اوس بن اوس رضی الله عند آنخضرت صلی الله عند آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ بےشک دنوں میں سے افضل دن جمعہ کا ہے کہ اسی دن حضرت آدم علیه السلام کی تخلیق ہوئی اور اسی دن ان کا انتقال ہوا، اسی میں صور پھونکا جائے گا اور اسی دن دود دوبارہ زندہ کیا جائے گا، پس (جمعہ کے دن) مجھ پر کثر ت سے درود پڑھا کرو، بےشک تمہارا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے، صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ! ہمارا صلو قوسلام آپ کے انتقال کے بعد آپ کو کیا: یارسول اللہ! ہمارا صلو قوسلام آپ کے انتقال کے بعد آپ کو کیا: یارسول اللہ! ہمارا صلو قوسلام آپ کے انتقال کے بعد آپ کو بین کے گا؟ بعنی گے؟ یعنی کیا جاتا ہے کہ وہ انبیاء آپ تو ہوسیدہ ہوجا کیں گے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بیشک اللہ عزوجال نے زمین پر اس کو حرام قر اردیا ہے کہ وہ انبیاء علیہم السلام کے جسموں کو کھائے۔''

(نسائی ج:اص:۱۸۹،منداحمه ج:اص:۱۸۴۱، این انی شیبه ج:۲ص:۵۱۵،موارد الضمآن ص:۵۹۴،مشکلوق ص:۸۶، البدامیه والنهامیه ج:۱ ص:۵۴، الجامع الصغیر ج:۱ ص:۹۳، خصائص کبری ج:۲ص:۴۸،الاحسان بترتیب این حبان ج:۳ ص:۸ حدیث:۱۰۹،مصنف عبدالرزاق ج:۲ ص:۱۵)





جلد د



ترجمہ:.....'' حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ بے شک زمین میں اللہ تعالٰی کی جانب سے ایسے ملائکہ مقرر ہیں جو مجھے میری امت كاسلام پہنچاتے ہیں۔''

۵:....."غن أبى الدَّرُدَاءِ رَضِيَ اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَـلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَكُثِرُوا الصَّلُوةَ عَلَىَّ يَوْمَ الُجُمُعَةِ فَإِنَّهُ مَشُهُو دُ تَشُهَدُهُ الْمَلْئِكَةُ وَإِنَّ اَحَدًا لَنُ يُّصَلِّي عَلَىَّ إِلَّا عُرِضَتُ عَلَيَّ صَلُوتُهُ حَتَّى يَفُرُ غَ مِنْهَا، قَالَ قُلُتُ وَبَعُدَ الْمَوْتِ؟ قَالَ وَبَعُدَ الْمَوْتِ، إِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى الْأَرْض اَنُ تَأْكُلَ اَجُسَادَ الْاَنْبِيَاءِ، فَنَبِيُّ اللَّهِ حَيٌّ يُّوزَقُ."

(ابن ماجه ص:۱۱۸، ترغیب ج:۲ ص:۵۰۳ نیل الاوطار ج:۳ ص: ۴ مهر، شرح الصدور ص: ۱۳۷ مطابع الرشيد مدينه منوره) ترجمه: ..... '' حضرت ابو در داء رضی الله عنه سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جمعہ کے دن مجھ پر کثرت سے درود بڑھا کرو،اس لئے کہ جمعہ کے دن ملائکہ حاضر ہوتے ہیں اور جبتم میں سے کوئی شخص مجھ پر درود پڑھتا ہے تواس کے پڑھتے ہی اس کا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے، حضرت ابو درداء فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اور موت کے بعد؟ فر مایا اور موت کے بعد بھی، بے شک اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے زمین براس بات کو کہ وہ انبیاء کے اجسام کو کھائے، پس اللّٰہ کا نبی زندہ ہوتا ہے اسے رزق دیاجا تاہے۔''

 ٢: ..... "عَنُ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ صَـلَّى اللهُ عَـلَيُهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا مِنْ اَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَىَّ الَّا











رَدَّ اللهُ عَلَىَّ عَزَّ وَجَلَّ رُوْحِیُ حَتَّی اَرُدَّ عَلَیْهِ السَّلامُ."
(ابوداود ج:اص:۲۵۹، منداحم ج:۲ ص:۵۲۷، سنن کبری پیمق ج:۵ ص:۲۳۵، تزغیب و ترجیب ج:۲ ص:۲۹۹، کنزالعمال ج:۱ ص:۹۹۸ منزالعمال ج:۱ ص:۲۲۰ مدیث:۲۲۰۰، فیض القدیر ج:۵ ص:۲۲۰، مجمع الزوائد ج:۱۰ ص:۱۲۲، وقال فیه عبدالله بن یزید الاسکندرانی ولم اعرفه و مهدی بن جعفر ثقة و فیه خلاف و بقیة رجاله ثقات)

ترجمہ: ..... ' حضرت الوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب کوئی شخص مجھ پر درود شریف پڑھتا ہے تو اللہ تعالیٰ میری رُوح کو میری طرف لوٹا دیتے ہیں یہاں تک کہ میں اس سلام کہنے والے کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔''

-: " عَــنُ اَبِى هُـرَيُرَةَ رَضِى اللهُ عَنهُ قَالَ
 سَـمِعُـتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليُهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: وَصَلُّوا
 عَلَىَّ فَإِنَّ صَلوْتَكُمُ تَبُلُغُنِى حَيْثُ كُنتُمُ. "

(منداحمہ ج:۲ ص:۲۷، ابوداؤد ج:۱ ص:۲۵، خصائص کبری اللہ عند ہے۔ ۳۲، خصائص کبری اللہ عند ہے۔ ۳۸۸، فتح الباری ج:۲ ص:۸۸۸)

ترجمہ: " حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت سے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا آپ نے فرمایا کہ: مجھ پر درود پڑھو، کیونکہ مجھ تک تمہارا درود پہنچتا ہے، جیا ہے جہال بھی ہوؤ۔"

٨:..... "عَنُ اَبِى هُرَيُرةَ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ سَمِعُتُ وَسَلَّمَ يَقُولُ: وَالَّذِى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: وَالَّذِى نَفُسُ اَبِى الْقَاسِمِ بِيَدِهِ! لَيَنْزِلَنَّ عِيْسلى ابْنُ مَرْيَمَ ..... ثُمَّ لَئِنْ قَامَ عَلَى قَبُرى فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ! لَا جَبُتُهُ. قلت هو في لَئِنْ قَامَ عَلَى قَبُرى فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ! لَا جَبُتُهُ. قلت هو في









الصحیح باختصار، رواه ابو یعلی و رجاله رجال الصحیح." (مندابویعلی ج:۱۱ ص:۲۹۲ مدیث:۲۵۸۲، مجمع الزوائد ج:۸ مندا۲۱، المطالب العالیه ج:۸ من ۲۳۰ باب حیاته فی قبره، ج:۸ من ۲۳۰ مدیث:۲۵۸، خصائص کبری ح:۲ من ۱۳۸۰، خصائص کبری ج:۲ من ۲۰۸۰، وح المعانی ج:۲ من ۲۰۸۰، وح المعانی ج:۲ من ۲۵۰،

ترجمہ:..... ' حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہوئے ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں ابوالقاسم ( اللہ فیلی ) کی جان ہے کہ البنتہ نازل ہول گے حضرت عیسیٰ بن مریم .... پھراگروہ میری قبر پر کھڑ ہے ہوکریہ کہے گا: یا محمد! تو میں ان کو جواب دول گا۔'' علامہ آلو گی تو یہاں تک فرماتے ہیں کہ:

".... انه (عيسى) عليه السلام ياخذ الاحكام من نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم شفاهًا بعد نزوله وهو صلى الله عليه وسلم فى قبره الشريف، وايد بحديث ابى يعلى والذى نفسى بيده لينزلن عيسى ابن مريم ثم لئن قام على قبرى وقال يا محمد! لاجبته."

(روح المعانى ج:۲۲ ص:۳۵)

ترجمہ:..... ' حضرت عیسیٰ علیہ السلام نازل ہونے کے بعد ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر شریف پر حاضر ہوکر آپ سے براہ راست احکام حاصل کریں گے، جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر شریف میں استراحت فرما ہوں گے، اور اس کی تائید ابویعلیٰ کی اس حدیث سے ہوتی ہے جس میں ہے کہ اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام میری قبر پر آکریا محمد کہیں گے تو میں اس کا جواب دوں گا۔''







حضرات انبیائے کرام سے ملاقات:

حديث ابو هريرةً:

ترجمہ: ..... ' حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شب معراج میں حضرت موسیٰ علیہ السلام سے میری ملاقات ہوئی، (حضرت ابو ہریہ ہ نے ) فرمایا کہ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا حلیہ بیان فرمایا اور کہا: پس وہ جوان تھے، میرا خیال ہے آپ نے فرمایا: لیب وہ جوان تھے، میرا خیال ہے آپ نے فرمایا: لیب فرمایا اور کہا: یس وہ جوان تھے، ایسے جیسے کہ قبیلہ شنو کہ کے مرد موسیٰ علیہ السلام سے ملا، پھر آپ نے ان کا حلیہ بیان فرمایا اور کہا: وہ چوڑ ہے جسم کے سرخ رنگ تھے الیا محسوس ہوتا تھا کہ جیسے ابھی ابھی قسل خانہ سے نکل کر آئے ہیں، اور میں نے حضرت ابرا ہیم کود یکھا اور میں ان کی اولا دمیں سب سے زیادہ ان سے مشاہ ہوں۔''









حديث ابن عمر<sup>ط</sup>:

"عَنُ إِبُنِ عُمَرَ رَضِى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَنُهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأَيْتُ عِيْسلى وَمُوسلى وَابْرَاهِيْمَ، فَامَّا عِيْسلى فَاحُمَرُ جَعُدٌ عَرِيْضُ الصَّدُرِ وَامَّا مُوسلى فَادُمُ جَسِيْمُ سَبطٍ كَانَّهُ مِنُ رَجَالَ الزُّطِّ."

(صیح بخاری ج:۱ ص:۴۸۹)

ترجمہ: ..... 'حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ (شب معراح میں) میں نے حضرت عیسی، حضرت موسیٰ اور حضرت ابراہیم علیم السلام کو دیکھا، پس حضرت عیسیٰ علیہ السلام تو سرخ رنگ، پر گوشت جسم اور چوڑے سینے والے تھے، اور حضرت موسیٰ علیہ السلام گندمی رنگ اور موزوں ساخت والے تھے، وہ ایسے تھے جیسے (سوڈان) کے طویل القامہ زط ہوتے ہیں۔ ''

حديث ابو هريرةً:

"......وَقَدُ رَأَيُنِي فِي جَمَاعَةٍ مِّنَ الْاَنْبِيَاءِ فَاذَا مُوسَى عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُّصَلِّي ...... وَإِذَا عِيْسَى بُنُ مَرُيَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُّصَلِّي ...... وَإِذَا إِبُرَاهِيْمُ مَرُيَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُّصَلِّي ...... فَحَانَتِ الصَّلُوةُ عَلَيْهِ السَّلامُ قَائِمٌ يُّصَلِّي ...... فَحَانَتِ الصَّلُوةُ فَامَّمُ مُتُهُ مُ فَلَمَّا فَرَغُتُ مِنَ الصَّلُوةِ ...... قَالَ قَائِلٌ يَّا فَامَّمُ مُتُهُ مُ فَلَمَ مَا لِكُ صَاحِبِ النَّارِ فَسَلِّمُ عَلَيْهِ ...... فَمَا مَعُوة صَنَامَ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ ...... (صَحِيمَ مَلَم جَنا صَنَامِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ ...... (صَحِيمَ مَلَم جَنا صَنامَ عَلَيْهِ ...... (صَحِيمَ مَلَم جَنا صَنامَ عَلَيْهِ ...... وَالْمَاعِيمَ عَلَيْهِ ....... وَالْمَاعِيمَ عَلَيْهِ ....... مَلُوة صَنامَ عَنا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ ....... مَلُوة صَنامِ عَنا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ ....... مَنَامِ عَلَيْهِ ....... وَالْمَاعِ عَلَيْهِ ....... مَنَامِ عَلَيْهِ ........ وَالْمَاعِلُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ....... وَالْمَاعِلُومُ اللَّهُ عَلَيْهِ ...... وَالْمُعْمَلُومُ اللَّهُ الْمَالِكُ صَاحِبِ النَّارِ فَسَلِّمُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَلِيمُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ......... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ...... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهُ مَنْهُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْمَلُهُ اللَّهُ الْمُعْمَلُهُ اللَّهُ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ ...... وَالْمُعْمَلُهُ عَلَيْهُ الْمُعْمَلُهُ عَلَيْهِ ....... وَالْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهُ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمُونَ عَلَيْهُ الْمُعْمَامُ عَلَيْهِ الْمُعْمُعُلُومُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُومُ اللْمُعْمَامُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُ









دیکھا، پس اچانک کیا دیکھا ہوں کہ حضرت مولی علیہ السلام کھڑے نماز پڑھ رہے ہیں ....اور پھراچانک دیکھا ہوں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کھڑے نماز پڑھ رہے ہیں .....پس اسے میں نماز کا وقت ہوگیا تو میں نے نماز پڑھارہے ہیں .....پس اسے میں نماز کا وقت ہوگیا تو میں نے ان کونماز پڑھائی، پس جب میں نماز سے فارغ ہوا .....تو کسی نے کہا کہ اے محمد! ( ایکھیلیہ کے دارو نعے مالک ہیں، ان سے سلام کیجہ ، ،

حضرت موسی کا قبر میں نمازیر طفنا:

حضرات انبیائے کرام علیہم السلام اپنی قبروں میں نہصرف حیات ہیں بلکہ وہ نماز تلذ ذہبی ادا فرماتے ہیں، مندرجہ ذیل احادیث میں حضرت موسیٰ علیه السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنے کا ذکر ہے، چنانچہ حضرت انس رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیه وسلم کا ارشاد فل فرماتے ہیں:

"عَنُ انَسِ بُنِ مَالِكٍ رَضِى اللهُ عَدُهُ انَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَدُهُ انَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَرَرُتُ عَلَى مُوسَى لَيُلَةً السُرِى صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَرَرُتُ عَلَى مُوسَى لَيُلَةً السُرِى بِي عِنْدَ الْكَثِيْبِ الْآخُمَرِ وَهُو قَائِمٌ يُصَلِّى فِي قَبُرِهِ."

بِي عِنْدَ الْكَثِيْبِ الْآخُمَرِ وَهُو قَائِمٌ يُصَلِّى فِي قَبُرِهِ."

(صَحِيمَ مَلَمُ جَ: صَنَامَ ١٢٨، ١٢٨، ١٢٨، ١٢٨، ١٢٨، ١٢٨، ١٤مال من ١٤٦، ١١٥ عديث ١٢٨، ١٢٨، ١٢٨، ١٤مال من عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند من وايت من وه وه فرمات عن كَا الله عليه وسلم في فرمايا كه مرامعراج كي رات حضرت موى عليه السلام يركز ربوا تو وه مرخ ثيلے كے پاس كى رات حضرت موى عليه السلام يركز ربوا تو وه مرخ ثيلے كے پاس اين قبر ميں كھڑ ديماز ير هور ہے تھے."



چې فېرست «ې





## حيات النبي أثار صحابة كل روشني مين:

ا: ...... "وَعَنُ عَائِشَةَ رَضِى اللهُ عَنُها قَالَتُ كُنْتُ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ مَا دَخَلُتُهُ اللهُ عَلَم اللهُ عَنْه الله عنها سے روایت ترجمہ: ..... "حضرت عائشہ رضی الله عنها سے روایت ترجمہ: ..... "حضرت عائشہ رضی الله عنها سے روایت علیہ وسلم مدفون ہیں کہ میں اپنے اس کمرے میں جس میں کہ حضور صلی الله علیہ وسلم مدفون ہیں، بلاحجاب واخل ہوجاتی تھی اور میں جمحتی تھی کہ علی ایک تو میں حضرت عمرضی الله عنہ کی تدفین ہوئی تو الله کی قتم میں اس کے ساتھ حضرت عمرضی الله عنہ کی وجہ سے بغیر پردہ بھی نہ جاتی تھی۔ " حجرہ میں حضرت عمرضی الله عنہ کی وضاحت کرتے ہوئے حاشیہ مشکوۃ میں ہے: اس حدیث کی وضاحت کرتے ہوئے حاشیہ مشکوۃ میں ہے: "حیاءً من عمد واوضح دلیل علی حیات "حیاءً من عمد واوضح دلیل علی حیات "حیاءً من عمد واوضح دلیل علی حیات

"حياءً من عمر اوضح دليل على حيات الميت." (ماشيمشكوة ص ١٥٥٣)

ترجمہ:..... 'حیاءً من عمو کے الفاظ میّت کی زندگی پر واضح دلیل ہیں۔''

اس پرعلامه طبی شارح مشکوة لکھتے ہیں:

"قال الطیبی فیه ان احترام المیت کاحترامه حیًّا." (شرح طبی ج:۳ ص:۱۲۱۸دارة القرآن کراچی) می ترجمه: "مین علامه طبی نے کہا ہے کہاس (حدیث) میں اس امرکی دلیل ہے کہ میت کا احترام بھی اسی طرح کیا جائے جس طرح کہ زندگی میں کیا جاتا ہے۔"









٢: .... "عَنُ سَعِيُدٍ بُنِ الْمُسَيّبِ قَالَ لَمُ ازَلُ ٱسُمَعُ الْاَذَانَ وَالْإِقَامَةَ فِي قَبُو رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ايَّامَ اللَّحَرَّةِ حَتَّى عَادَ النَّاسُ."

(خصائص كبرى ج:۲ ص:۲۸۱، الحاوى للفتاوى ج:۲ ص: ۱۴۸ بحوله دلائل النبوة ، زرقاني ج:۵ ص: ۳۳۳، ۳۳۲) ترجمہ:..... 'دحفرت سعید بن میتب سے روایت ہے، فر ماتے ہیں کہ واقعہ ترہ کے دنوں میں، میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی قبرشریف سے اذان اورا قامت کی آوازسنتار ہایہاں تک کہ لوگ واپس آگئے۔''

شيخ الاسلام حضرت مولا ناشبيرا حمدعثاني قدس سره لكصة مين:

"ان النبى صلى الله عليه وسلم حيٌّ كما تقرر وانه يُصلى في قبره باذان واقامة. "(فَيَّالُمْهِم ج:٣ ص:٩١٩) ترجمه:.....'' بے شک نبی اکرم صلی الله علیه وسلم (اپنی قبر شریف میں ) زندہ ہیں جیسا کہ ثابت ہو چکا،اور بے شک آ پے سلی اللہ علىيەسلما ينى قبرميں اذان اورا قامت كے ساتھ نماز ادافر ماتے ہيں۔''

عقيدهٔ حيات النيُّ اور مٰدا ہب اربعہ

حنفيه كرام:

فضل الله بن حسين توريشتي الحنفي التوفي ١٣٠٠ هـ:

''وازاں جملہ آنست کہ بدانند کہ کالبدو بےراز مین نخورد وبوسیدہ نشو دو چوں زمین از وے شگا فتہ شود کالبدو ہے بحال خود باشد وحشروب ودیگرانبهاء چنیں باشد وحدیث درست است که ان الله حرم على الارض اجساد الانبياء هم احياء في قبورهم











يصلون. واول همه پنجمبر مابرخيز داز گورـ''

ملاعلی قاری رحمه الله:

"ف من المعتقد المعتمد انه صلى الله عليه وسلم حى فى قبره كسائر الانبياء فى قبورهم وهم احياء عند ربهم وان لارواحهم تعلقًا بالعالم العلوى والسفلى كما كان فى الحال الدنيوى فهم بحسب القلب عرشيون و باعتبار القالب فرشيون."

(شرح الثفالعلى القارى على بإمش نسيم الرياض فى شرح الثفاج:٣ ص:٣٩٩)

ترجمہ: "" عقیدہ جس پر پورااعتاد ہے وہ یہی ہے کہ حضورًا پنی قبر شریف میں زندہ ہیں اوراس طرح تمام انبیاءا پنی اپنی قبرول میں زندہ ہیں ،اوران کی ارواح قد سیہ کوعالم علوی اور عالم سفلی کے ساتھ ایک تعلق بھی ہوتا ہے، جیسا کہ دنیاوی حالت میں تھا، پس وہ قلوب کے اعتبار سے عرشی ،اورجسم کے اعتبار سے فرشی ہیں۔'



هر جِلد د



علامه ابن بهام الموفى ١٨١ هـ:









شارح بخارى علامه عينيُّ المتوفيٰ ٨٥٥هـ:

"ومذهب اهل السنة والجماعة ان في القبر حياةً وموتًا فلا بد من ذوق الموتتين لكل احد غير الانبياء." (عدة القارئ شرح بخارى ج: ٢٥٠١)

ترجمہ:.....''پورے اہل سنت والجماعت کا یہی مذہب ہے کہ قبر میں حیات اور پھرموت یہ دونوں سلسلے ہوتے ہیں، پس ہر ایک کودوموتوں کا ذا نُقہ چکھنے سے چارہ نہیں، ماسوائے انبیاء کے (کہ وہ اپنی قبروں میں زندہ رہتے ہیں، ان پر دوبارہ موت نہیں آتی )۔'' علامہ پینی آیک اور جگہ کھتے ہیں:

"فانهم لا يموتون في قبورهم بل هم احياء." ("باب فضيلة الى برعلى سائر الصحلة"عرة القارى شرح بخارى ج: ٤ ص: ٢٠٠٠) ترجمه:....."يقيناً انبيائ كرامً اپني قبور شريفه مين مرده

نہیں ہوتے بلکہ وہ وہاں زندہ ہوتے ہیں۔''

علامه بدرالدین محمود بن احمرالعینی الحنفیؒ الله تعالیٰ کے اس ارشاد: ''اَمَتَّــنَـا اثْنَتَین'' الآبیة کی تفسیر کرتے ہوئے ارقام فرماتے ہیں:

"اراد بالموتتين الموت في الدنيا والموت في القبر وهما موتتان المعروفتان المشهورتان فلذالك فكرهما بالتعريف وهما الموتتان الواقعتان لكل احد غير الانبياء عليهم السلام فانهم لا يموتون في قبورهم بل هم احياء واما سائر الخلق فانهم يموتون في القبور شم يحيون يوم القيامة." (عمةالقارى شرح بخارى ج.١٠ ص ١٨٥٠ جزء ١٢٠، بابفيلة الى بكر على سائر الصحابة ، مطيع دار الفكر بيروت)

ترجمہ:.....' دوموتوں سے ایک وہ موت مراد ہے جو دُنیا











میں آتی ہے اور دُوسری وہ ہے جوقبر میں آتی ہے یہی دومعروف و مشہورموتیں ہیں (اس لئے ان کوالف ولام حرف تعریف سے ذکر کیا ہے) ہاں حضرات انبیاء کیہم السلام اس سے مشتیٰ ہیں، وہ اپنی قبروں میں نہیں مرتے بلکہ وہ زندہ ہی رہتے ہیں بخلاف دیگر مخلوق کے کہ (حساب و کتاب کے بعد) وہ قبروں میں وفات پاجاتے ہیں اور پھر قیامت کے دن وہ زندہ ہوں گے۔'' امام ملاعلی قار کُی المتو فی ۱۲ اھ:

"ان الانبياء احياء في قبورهم فيمكن لهم سماع صلوة من صلى عليهم." (مرقات طبح بمبئ ج:٢ ص:٢٠٩) ترجمه:....." بيشك انبيائ كرام اپني اپني قبرول ميس زنده موتے بيں يہال تك كه وه سن سكتے بيں، اس شخص كوجوان پر درود راھے."

حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوگ المتوفیٰ ۵۲۰ اھ:

''حیات انبیاء منفق علیه است، پیچ کس را دروے خلافے نیست'' (اشعۃ اللمعات ج: اس: ۱۱۳ مطع نول کثور کلسنو) ترجمہ: .....'' حضور انور کی حیات ایک منفق علیه اجماعی مسکہ ہے، کسی کا (اہل حق میں سے ) اس میں اختلاف نہیں۔'' علامہ شرنبلا لیؓ: المتوفی ۲۹ اھ:

"ومما هو مقرر عند المحققين انه صلى الله عليه وسلم حى يرزق متمتع بجميع الملاذ و العبادات غير انه احجب عن ابصار القاصرين عن شريف المقامات .... ينبغى لمن قصد زيارة النبى صلى الله عليه وسلم ان يكثر الصلوة عليه فانه يسمعها وتبلغ









الیه. " (مراقی الفلاح س:۵۰٪ طبع میر محدکراچی)

ترجمه:..... " محققین کے نزد یک بیہ طے شدہ ہے کہ حضور
انور ڈزندہ ہیں، آپ کورزق بھی ماتا ہے اور عبادات سے آپ لذت

بھی اٹھاتے ہیں، ہاں اتنی بات ہے کہ وہ ان نگا ہوں سے پردے
میں ہیں جوان مقامات تک پہنچنے سے قاصر رہتی ہیں ...... جو شخص
حضورا کرم گی زیارت کرنے کے لئے آئے، اسے چاہئے کہ کثرت
سے درود عرض کرے، کیونکہ آپ اسے خود سن رہے ہوتے ہیں، اور
(دورسے) آپ کو بہنچایا بھی جاتا ہے۔''

"(فانه يسمعها) اى اذا كانت بالقرب منه صلى الله عليه وسلم (وتبلغ اليه) اى يبلغها الملك اذا كان المصلى بعيدًا." (ططاوى ص:٥٠٣ طبع ميرمُ ركراچى) ترجمه:....." آپ صلوة وسلام كواس وقت خود سنته بين جب قريب سے عرض كيا جارہا مواور فرشته اس وقت پنجات بين جب بيد دور سے پڑھا جارہا ہوا۔"

علامه ابن عابدين شائي التوفي ١٢٥٢هـ:

"افاد في الدار المنتقى انه خلاف الاجماع قلت ما نسب الى الامام الاشعري امام اهل السنة والجماعة من انكار ثبوتها بعد الموت فهو افتراء وبهتان والمصرح به في كتبه وكتب اصحابه خلاف ما نسب اليه بعض اعدائه لان الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم وقد اقام النكير على افتراء ذلك الامام العارف ابوالقاسم القشيري ....."

(رد المحتار، باب المغنم ٢:٠٠ ص:١٥١، التي المسعيد كرا چي )







ترجمہ:..... دارمنظی میں ہے کہ: (حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت آپ کی وفات شریفہ کے بعداب بھی حقیقتاً باقی ہے اور اسے صرف حکماً باقی کہنا) خلاف اجماع ہے۔ میں کہتا ہوں امام اہل سنت امام اشعری کی طرف جو یہ بات منسوب کی گئی ہے کہ وہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ کی حقیقتاً رسالت کے بقا کے منکر تھے، یہان پر افتراء اور بہتان ہے، کیونکہ ان کی اور ان کے تلامذہ کی کتابوں میں صراحناً اس کے برعس مذکور ہے، دراصل یہ بات ان کے دشمنوں نے ان کی طرف منسوب کردی ہے، کیونکہ انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ اس افتراء کے خلاف امام عارف ابوالقاسم قشیری نے اپنی کتاب میں رد کیا ہے۔' خلاف امام عارف ابوالقاسم قشیری نے اپنی کتاب میں رد کیا ہے۔' ایک دوسری جگہ کھتے ہیں:

"ان المنع هنا لانتفاء الشرط وهو اما عدم وجود الوارث بصفة الوارثية كما اقتضاه الحديث واما عدم موت الوارث بناءً على ان الانبياء احياء في قبورهم كما ورد في الحديث."

(رسائل ابن عابدین ج:۲ ص:۲۰۲ سهیل اکیڈی لا ہور)
ترجمہ:......' بے شک منع یہاں انتفائے شرط کی وجہ سے
ہاور وہ یا تو وارث وجود صفت وار ثیت کے ساتھ نہ ہونا ہے جبیبا
کہ حدیث اس کا تقاضا کرتی ہے، اور یا وارث کی موت کا نہ ہونا اس
بنا پر کہ انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہیں جبیبا کہ حدیث میں وارد ہے۔'
علامہ ابن عابدین شامی امام ابوالحسن اشعری کی طرف غلط منسوب عقیدہ کی تر دید
کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

جه فهرست «ج







"لان الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم وقد اقام النكير على افتراء ذالك الامام العارف ابوالقاسم القشيري." (ثامى ج: ٢٠٠٧ ص:١٥١ بابابا مغنم) ترجمه:....." الله لئ كه حضرات انبيائ كرام عليهم السلام اپني قبرول مين زنده بين اورامام ابوالقاسم القشيري تي في افتراء كي تحق سير ديدكي ہے۔" افتراء كي تحق مين ديدكي ہے۔" ايك دُوسري جگھتے ہيں:

"ان الانبياء احياء في قبورهم كما ورد في الحديث." (رسائل ابن عابدين ج: مسلم الميثي الكيثي لا بور) ترجمه:..... حضرات انبيائ كرام عليهم السلام اپني قبرول مين زنده بين جيها كه حديث شريف مين آيا ہے۔ "علامه محمد عابد السندي المتوفى ك120هـ:

"اما هم (اى الانبياء) فحياتهم لا شك فيها ولا خلاف لاحد من العلماء فى ذالك ..... فهو صلى الله عليه وسلم حى على الدوام." (رساله مدنيه ص: ٣) رسماله مدنيه على الدوام." رجمه: ....." انبيائ كرام كى حيات مين كوئى شكنهين اورنعلاء مين سكى كاس ساختلاف م، پس آ پ صلى الله عليه وسلم اب دائى طور يرزنده بين."

نواب قطب الدين د ہلوڭ المتوفى ١٢٨٩هـ:

''زندہ ہیں انبیاء علیہم السلام قبروں میں۔ بید مسلم متفق علیہ ہے، کسی کواس میں خلاف نہیں کہ حیات ان کو وہاں حقیقی جسمانی وُنیا کی سی ہے۔'' (مظاہر ق ج: ۱ ص:۳۴۵)









حضرات مالكيه:

امام ما لكَّ الهتوفيٰ ٩ ٧ اھ:

"نقل عن الامام مالك انه كان يكره ان يقول رجل زرت قبر النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن رشد من اتباعه ان الكراهة لغلبة الزيارة في الموتي وهو صلى الله عليه وسلم احياه الله تعالىٰ بعد موته حياة تامة واستمرت تلك الحيوة وهي مستمرة في المستقبل وليس هذا خاصة بـه صلى الله عليه وسلم بل يشاركه الانبياء عليهم السلام فهو حي بالحياة الكاملة مع الاستغناء عن الغذاء الحسى الدنيوي."

(نورالا بمان بزيارة آثار حبيب الرحمٰن صبه امولا ناعبدالحليم فرنگی محلی ، وکذالک فی وفاء الوفاء ج:۲٪ ص:۱۳۶۳ مصر) ترجمہ:..... ''امام مالک سے منقول ہے کہ وہ اسے ناپسند كرتے تھے كەكونى شخص بول كے كه: "ميں نے حضور كى قبركى زيارت کی۔'' امام مالکؓ کے مقلدین میں سے ابن رُشداس کی تشریح ہیہ کرتے ہیں کہاس ناپسندیدگی کی دجہ بیہہے کہ زیارت کا لفظ عام طوریر موتی کے متعلق استعال ہوتا ہے اور حضور ً وفات شریفہ کے بعد اب حیات تامہ سے زندہ ہیں اور بیحیات آئندہ بھی اسی طرح رہے گی۔ بیصرف آی ہی کا خاصہ ہیں، بلکہ تمام انبیاءاس وصف میں آ گے کے ساتھ شریک ہیں، پس آ ی غذا بے حس دنیوی سے استغنا کے باوجود حیات کاملہ سے زندہ ہیں۔"

علمائے مالکتیہ میں ہے امام قرطبی (تفیر قرطبی ج:۵ ص:۲۶۵) امام ابوحیان اندلسی







جلد د



( بحرالحیط ج: اص: ۲۸۳) علامه ابن الحاج ، علامه ابن رشد اندلسی اور ابن ابی جمرة وغیرجم نے ان مسائل کاخوب تذکرہ کیا ہے۔

علامه مهو دي الهتوفي اا9 هـ:

"لا شك في حياته صلى الله عليه وسلم بعد وفاته وكذا سائر الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم حياة اكمل من حيوة الشهداء التي اخبر الله تعالىٰ بها في كتابه العزيز."

(وفاءالوفاءج:٢ ص:٣٥٢ امطبعة السعادة مصر) ترجمہ:.....''وفات کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات میں کوئی شک نہیں اور اسی طرح باقی تمام انبیاء علیهم الصلوة والسلام بھي اپني قبرول ميں زندہ ہيں اور ان كى بيد حيات شہداء کی اس حیات ہے جس کا ذکراللّٰد تعالٰی نے قر آن کریم میں کیا ے بڑھ کر ہے۔" ایک دُوس ہے مقام پر لکھتے ہیں:

"واما ادلة حياة الانبياء فمقتضاها حياة الابدان كحالة الدنيا مع الاستغناء عن الغذاء."

(وفاءالوفاءج:٢ ص:١٣٥٥)

ترجمه: ..... ' بهركيف حضرات انبياء عليهم السلام كي حيات کے دلائل اس کے مقتضی ہیں کہ بیرحیات ابدان کے ساتھ ہوجیسا کہ دُنا میں تھی مگرخوراک سے وہ<sup>مستغ</sup>نی ہیں۔''

حضرات شوافع:

شوافع میں سےامام بیہتی '' اورامام سیوطیؓ نے حیات انبیاء کے عنوان پر مستقل

چە**فىرست** ھۇج





تصانف سیر دقلم کی ہیں، علامہ طبی اور حافظ ابن جرعسقلائی کے متعدد حوالے مباحث حدیثیہ کے ضمن میں آپ کے سامنے آچکے ہیں، اور علامہ بگی نے بھی انہی حقائق کی تصدیق فرمائی ہے۔

علامہ تاج الدین السبکیؒ (المتوفیٰ ۷۷۷ھ) حضرت انسؓ کی حدیث مٰہ کور کا حوالہ دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الانبياء احياء فى قبورهم يصلون فاذا ثبت ان نبينا صلى الله عليه وسلم حى فالحى لا بد من ان يكون اما عالمًا او جاهًلا ولا يجوز ان يكون النبى صلى الله عليه وسلم جاهًلا."

(طبقات الشافعیة الکبری ج.۳ ص: ۱۱ مطبع دار الاحیاء)

ترجمہ: ..... ' حضرت انس سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ حضرات انبیاء یکیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں جب بیہ بات ثابت ہوگئی کہ حضرت محرصلی الله علیه وسلم زندہ ہیں تو زندہ کے لئے لازم ہے کہ یا تو وہ عالم ہواور یا جاہل، اور بیہ بات تو ہرگز جائز نہیں کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم جاہل ہوں (معاذ الله! تولامحالہ آپ عالم ہوں گے )۔''

"لان عندنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حى يحس ويعلم وتعرض عليه اعمال الامة ويبلغ الصلوة والسلام على ما بينا." (ج:٣ ص:٣١٢) ترجمه: "" ماركز ديك آنخضرت صلى الله عليه وسلم زنده بين حس وعلم معموصوف بين، اورآ پُرامت كا عمال پيش









القول الى الشيخ."

کئے جاتے ہیں اور آ پ کوصلو ۃ وسلام پہنچائے جاتے ہیں جس طرح کہم بیان کرآئے ہیں۔"

"ومن عقائدنا ان الانبياء عليهم السلام احياء في قبورهم فاين الموت الى ان قال وصنف البيهقي رحمه الله جزاً سمعناهٔ في "حيوة الانبياء عليهم السلام في قبورهم" واشتد نكير الاشاعرة على من نسب هذا

(طبقات ج:۲ ص:۲۲۲)

ترجمه:...... 'نهار ے عقیدہ میں بیہ بات داخل ہے کہ انبیاء عليهم السلام اپني قبرول ميں زندہ ہيں تو پھران پرموت کہاں؟ (پھر آ گے فرمایا که ) امام بیہق نے حضرات انبیاء کیہم السلام کی قبروں میں حیات برایک رسالہ تصنیف فرمایا ہے جوخود ہم نے سنا ہے اور جن لوگوں نے امام ابوالحسن اشعریؓ کی طرف پی غلط بات منسوب کی ہے اشاعرہ نے تی سے اس کارو کیا ہے۔''

"ان حياته صلى الله عليه وسلم في القبر لايعقبها موت بل يستمر حيًّا والانبياء احياء في (فتح الباري ج: ٤ ص: ٢٢ طبع مصر) ترجمه:..... "تخضرت صلى الله عليه وسلم كي قبرمبارك ميں زندگی ایسی ہےجس پر پھرموت وار ذنہیں ہوگی، بلکہ آئ ہمیشہ زندہ ر ہیں گے کیونکہ حضرات انبیا علیهم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔'' ايك دُوسرى جگه لكھتے ہيں:

"واذا ثبت انهم احياء من حيث النقل فانه



ده فهرس**ن** ده ن

نيزعلامه بكي اپناعقيده بيان كرتے موئے لكھتے ہيں:

حافظا بن حجرً المتوفى ٨٥٢هـ:





يقويه من حيث النظر كون الشهداء احياء بنص القرآن والانبياء افضل من الشهداء."

(فتح الباری ج: ۲ ص: ۱۸۸۸ دارالنشر الاسلامیدلا مور)

ترجمه: "داور جب نقل کے لحاظ سے ان کا زندہ مونا
ثابت ہے تو دلیل عقلی اور قیاس بھی اس کی تائید کرتا ہے وہ یہ کہ شہداء
نص قر آن کی روسے زندہ ہیں اور حضرات انبیائے کرام علیم السلام تو
شہداء سے اعلیٰ اور افضل ہیں (تو بطریق اولیٰ ان کو حیات حاصل
موگی)۔"

حضرات حنابله: ابن قيل:

"قال ابن عقیل من الحنابلة هو صلی الله علیه وسلم حی فی قبره یصلی." (الروضة الهیه ص:۱۳) ترجمه:……" (حنابله کے مشہور بزرگ) ابن عقیل فرماتے ہیں کہ حضور انور گاپی قبر شریف میں زندہ ہیں اور نمازیں بھی پڑھتے ہیں۔"

تعقیده حیات النبی اورا کابرین امت: امام عبدالقادرالبغد ادکی المتوفی ۴۲۹ هد:

"واجمعوا على ان الحيوة شرط فى العلم والقدرة والارادة والرؤية والسمع وان من ليس بحى لا يصح ان يكون عالمًا قادرًا مريدا سامعا مبصرًا وهذا خلاف قول الصالحى واتباعه من القدرية فى دعواهم جسواز وجود العلم والقدرة والسرؤية والارادة فى الميت." (العُر ق بين الغرق ص: ٣٣٧ طعمم)









ترجمہ:..... 'اہل سنت والجماعت اس بات پرمتفق ہیں کہ علم ، قدرت ، ارادہ ، دیکھنے اور سننے کے لئے حیات شرط ہے اور اس اس پر بھی اہل سنت کا اجماع ہے کہ جوذات حیات سے متصف نہ ہووہ عالم ، قادر ، مرید اور سننے ، دیکھنے والی نہیں ہوسکتی ، منکرین تقذیر میں صالحی اوراس کے پیروکاروں کا قول اس کے خلاف ہے ، ان کا میدعویٰ ہے کہ علم وقدرت دیکھنا اورارادہ کرنا حیات کے بغیر بھی حائز ہوسکتا ہے۔''

امام بيهق له التوفى ٥٨مهه:

"ان الله جل ثنائه رد الى الانبياء ارواحهم فهم احياء عند ربهم كالشهداء.... الخ. "

(حیات الانبیاء ص:۲۸، وفاء الوفاء ج:۲ ص:۲۵۱، شرح مواہب زرقانی ج:۵ ص۳۳۳) ترجمہ: ...... "ب شک الله تعالی نے حضرات انبیاء علیهم السلام کے ارواح ان کی طرف لوٹا دیئے ہیں، سووہ اپنے رب کے ہاں شہیدوں کی طرح زندہ ہیں۔''

امام ممس الدين محمر بن عبدالرحمٰن السخاويُّ التوفي ٢٠٩هـ:

"نحن نؤمن ونصدق بانه صلى الله عليه وسلم حى يرزق فى قبره وان جسده الشريف لا تأكله الارض والاجماع على هذا." (القول البرليم ص:١٢٥ طبح الآباد) ترجمه:....." مم اس بات پر ايمان لاتے اور اس كى تصد بق كرتے بهل كر آخض يت صلى الله عليه وسلم الى قبر ميں زنده بهل

تور ہے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اللہ علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور آ پ گورزق ملتا ہے اور آ پ کے جسد اطہر کوز مین نہیں کھا سکتی ، اور









اسی پراجماع منعقدہے۔''

علامه جلال الدين سيوطيُّ التوفيل ٩١١ هـ:

"حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى قبره هو وسائر الانبياء معلومة عندنا علمًا قطعيًا لما قام عندنا من الادلة فى ذلك وتواترت به الاخبار الدالة على ذلك." (الحاوى للفتاول ج:٢ ص:١٣٥ مطبوعه دار الكتب العلميه بروت بحوالداناء الاذكراء)

ترجمہ: "" آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی اپنی قبر مبارک میں اور اسی طرح دیگر حضرات انبیاء علیهم الصلوة والسلام کی حیات ہمارے نزدیک قطعی طور پر ثابت ہے، کیونکہ اس پر ہمارے نزدیک دلائل قائم ہیں اور تواتر کے ساتھ اخبار موجود ہیں جو اس پر دلالت کرتے ہیں۔"

علامه سيوطن عقيدة حيات النبي كواتر كادعوى كرتے ہوئے لکھتے ہيں:

"ان من جملة ما تواتر عن النبي صلى الله عليه وسلم حياة الانبياء في قبورهم." (النظم المتناثر من

الحديث المتواتر كذا في شرح البوستوى. ص: ٢٠ طبع مصر)

ترجمہ:.....''لین جو چیزیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تواتر کے ساتھ مروی ہیں ان میں ریھی ہے کہ انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں۔''

علامه عبدالوماب شعراني المتوفى ١٥٥ هـ:

عقیدهٔ حیات النبی کے تواتر کا دعویٰ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"قد صحت الاحاديث انه صلى الله عليه وسلم



جلد د



حي في قبر ٥ يصلي باذان و اقامة."

ترجمہ:..... 'بلا شہر صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ أتخضرت صلی الله علیه وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اوراذان وا قامت سے نماز پڑھتے ہیں۔''

ملاعلی قاری الهتوفی ۱۴ اه:

"فمن المعتقد المعتمد انه صلى الله عليه وسلم حيّ في قبره كسائر الانبياء في قبورهم وهم احياء عند ربهم وان لارواحهم تعلقا بالعالم العلوى والسفلي كما كانوا في الحال الدنيوي فهم بحسب

(شرح شفاءج:۲ ص:۳۲ اطبع مصر)

ترجمه:.....'' قابل اعتاد عقيده بيهے كه آنخضرت صلى الله علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں جس طرح دیگرانبیائے کرا میلیہم السلام ا پنی قبروں میں ، اوراینے رب کے ہاں زندہ ہیں اوران کے ارواح کا عالم علوی اور سفلی دونوں سے تعلق ہوتا ہے جبیبا کہ ڈنیا میں تھا،سو وہ قلب کے لحاظ سے عرشی ،اورجسم کے اعتبار سے فرشی ہیں۔''

شيخ عبدالحق محدث دہلوگ التوفیٰ ۵۲ • اھ:

''حیات انبیاء متفق علیه است ہیچ کس را دروے خلافے (اشعة اللمعات ج: اص: ٦١٣ مطبع منشي نول كشور لكصنو) ترجمه:.....''حیاتِ انبیاء متفق علیہ ہے کسی کااس میں کسی قشم کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔''



چە**فىرسى** ھۇ

(منح المنة ص:٩٢ طبع مصر)

القلب عرشيون وباعتبار القالب فرشيون."





### عبدالله بن محمد بن عبدالوماب نجديُّ المتوفي ٢٠١١هـ:

"والذي نعتقد ان رتبة نبينا صلى الله عليه وسلم على مراتب المخلوقين على الاطلاق وانه حي في قبره حياوة مستقرة ابلغ من حيات الشهداء المنصوص عليها في التنزيل اذهو افضل منهم بالريب وانه يسمع من يسلم عليه."

(بحواله اتحاف النبلاء ص:۴۱۵ طبع كانيور)

ترجمہ:.....'' جس چز کا ہم اعتقاد کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا درجه مطلقاً ساری مخلوق سے بڑھ کر ہے اورآ پُاین قبرمبارک میں حیاتِ دائمی سے متصف ہیں، جوشہداء کی حیات سے اعلیٰ وارفع ہے،جس کا ثبوت قر آن کریم سے ہے، کیونکہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم بلا شبه شهداء سے افضل ہیں، اور جو شخص آي ير (عند القبر) سلام كهتا ب، آي سنت بين "

علامه قاضى شوكاني ّ التوفيل ٢٥٥ هـ:

"وقد ذهب جماعة من المحققين الى ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حيّ بعد وفاته وانه يسر بطاعات امته وان الانبياء لا يبلون مع ان مطلق الادراك كالعلم والسماع ثابت بسائر الموتي، الى ان قال وورد النص في كتاب الله في حق الشهداء انهم احياء يرزقون وان الحياوة فيهم متعلقة بالجسد فكيف بالانبياء والمرسلين وقد ثبت في الحديث ان الانبياء احياء في قبورهم رواه المنذري وصححه البيهقي وفي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال مررت بموسي ليلة اسرى بي عند الكثيب الاحمر وهو قائم









يصلى في قبوم." (نيل الاوطارج.٣ ص:٥٠ سطبع دارالفكربيروت) ترجمه .....'' بے شک محققین کی ایک جماعت اس طرف گئی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی وفات کے بعد زندہ ہیں اور آیا بنی امت کی طاعات سے خوش ہوتے ہیں اور بیکه انبیائے کرام عليهم السلام كاجسام بوسيد نهيس ہوتے ،حالانكه مطلق ادراك جيسے لم اور ساع وغیرہ تو بیسب مُر دوں کے لئے ثابت ہے (پھرآ گے کہا) اور الله تعالی کی کتاب میں شہداء کے بارے میں نص وارد ہوئی ہے کہوہ زندہ ہیں اوران کورزق ملتا ہے اور ان کی حیات جسم ہے متعلق ہے، تو حضرات انبیاء اور مرسلین علیهم السلام کی حیات جسم سے کیوں متعلق نہ ہوگی؟ اور حدیث سے میجھی ثابت ہے کہ انبیاء میہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں، امام منذری کے اس کوروایت کیا ہے اور امام بیہ تی نے اس کی صحیح کی ہےاوں صحیح مسلم میں ہے کہ انتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے معراج کی رات سرخ رنگ کے ٹیلے کے باس موسیٰ عليهالسلام كوقبرمين كھڑے نماز پڑھتے ديکھاہے۔''

نواب قطب الدين خان صاحبٌ التوفي ١٤٧٩هـ:

' ' زنده بیں انبیاعلیهم السلام قبروں میں ، پیمسَله متفق علیه ہے کسی کواس میں خلاف نہیں کہ حیات ان کو وہاں حقیقی جسمانی وُنیا کی سے۔''

(مظاهر حق ج:ا ص: ۴۲۵ باب الجمعة قبيل فصل الثالث طبع منثى نولكثور لكهنؤ)

مولا ناشمس الحق صاحب عظيم آباديُّ التوفي ١٣٢٩هـ:

"ان الانبياء في قبورهم احياء."

(عون المعبود ج: ١ ص: ٥٠ مهطبع نشرالسنه بو ہر گیٹ ملتان )







ترجمہ: ..... '' حضراتِ انبیائے کرام علیہم السلام اپنی اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔''

مولا ناابوالعتيق عبدالهادي محمصديق نجيب آبادي الحنفيُّ:

"انهم اتفقوا على حيوته صلى الله عليه وسلم بل حيوة الانبياء عليهم الصلوة والسلام متفق عليها لا خلاف لاحد فيها." (انوارالحمودشر الى داود ج: اص: ١١٠)

ترجمه: "محدثین کرام اس بات پرمتفق ہیں که آخضرت سلی الله علیه وسلم زندہ ہیں بلکه تمام حضراتِ انبیائے کرام علیم الصلوة والسلام کی حیات متفق علیما ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔ "

# ا کابرعلائے دیو بند کی تصریحات:

"السؤال الخامس: ..... ما قولكم في حيوة النبى عليه الصلوة والسلام في قبره الشريف، هل ذالك امر مخصوص به ام مثل سائر المؤمنين رحمة الله عليهم حيوة برزخية.

الجواب: .....عندنا وعند مشائخنا حياة حضرة الرسالة صلى الله عليه وسلم حى فى قبره الشريف وحيوته صلى الله عليه وسلم دنيوية من غير تكليف وهي مختصة به صلى الله عليه وسلم وبجميع الانبياء صلوات الله عليهم والشهداء لا برزخية كما هى حاصلة لسائر المؤمنين بل لجميع الناس كما نص عليه العلامة السيوطى فى رسالته انباه الاذكياء بحيوة العلامة السيوطى فى رسالته انباه الاذكياء بحيوة









الانبياء حيث قال قال الشيخ تقى الدين السبكي حيوة الانبياء والشهداء في القبر كحياتهم في الدنيا ويشهد له صلوة موسى عليه السلام في قبره فان الصلوة تستدعي جسدًا حيًّا الى آخر ما قال فثبت بهذا ان حيواته دنيوية برزخية لكونها في عالم البرزخ ولشيخنا شمس الاسلام والدين محمد قاسم العلوم على المستفيدين قدس الله سره العزيز في هذا المبحث رسالة مستقلة دقيقة المأخذ بديعة المسلك لم يُر مثلها قد طبعت وشاعت في الناس واسمها "آب حيات" اى ماء الحيات....الخ"

(المهند على المفند ص:١٦٠ ١٦٠ ،عقا ئدعلمائے ديو بنداور حسام الحرمين ص: ۲۲۱ مطبوعه دار الاشاعت كراجي) ترجمه:..... ' یا نچوال سوال:..... کیا فرماتے ہو جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم كي قبر مين حيات كم متعلق كه كوئي خاص حیات آپ محاصل ہے یا عام مسلمانوں کی طرح برزخی حیات ہے؟ جواب:..... ہمارے اور ہمارے مشائخ کے نزدیک حضرت صلى الله عليه وسلم ايني قبر مبارك ميں زندہ ہيں اور آپ كي حیات وُنیا کی سی ہے، بلام کلّف ہونے کے، اور بیحیات مخصوص ہے آنخضرت صلی الله علیه وسلم اورتمام انبیاءعلیهم السلام اورشهداء کے ساتھ، برزخی نہیں ہے جو حاصل ہے تمام مسلمانوں بلکہ سب آ دمیوں كو، چنانچ علامه سيوطي فايخ رساله انساه الاذكياء بحياة الانبياء ميں بتفرح كهاہ، چنانچ فرماتے ہيں كه علام تقى الدين سکی نے فرمایا ہے کہ انبیاء کیہم السلام وشہداء کی قبر میں حیات الیمی









ہے جیسی دُنیا میں تھی اور موسیٰ علیہ السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنااس کی دلیل ہے کیونکہ نماز زندہ جسم کو چاہتی ہے .....الئے۔ پس اس سے ثابت ہوا کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات دینوی ہے اور اس معنی کو برزخی بھی کہ عالم برزخ میں حاصل ہے اور ہمارے شخ مولا ناحمہ قاسم صاحب قدس سرہ کا اس مبحث میں ایک مستقل رسالہ بھی ہے، نہایت دقیق اور انو کھے طرز کا بے مثل جوطبع ہوکر لوگوں میں شائع ہو چکا ہے، اس کا نام'' آب حیات' ہے۔'

حضرت مولا نااحم على صاحب سهار نپوري الحنفي المتوفي ١٢٩٧هـ:

"و الاحسن ان يقال ان حياته صلى الله عليه وسلم لا يتعقبها موت بل يستمر حيًّا و الانبياء احياء في قبورهم."
(عاشيه بخارى ج: اص: ۵۱۷)

ترجمہ: ..... ' بہتر بات میہ ہے کہ کہا جائے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات الی ہے کہ اس کے بعد موت وار ذہیں ہوتی، بلکہ دوامی حیات آپ کو حاصل ہے اور باقی حضرات انبیائے کرام علیہم السلام بھی اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔'

قطب الاقطاب حضرت مولا نارشيدا حمد كنگوبهيّ التوفي ١٣٢٣ه.

'' قبر کے پاس .....انبیاء کے ساع میں کسی کو اختلاف (فاوی رشیدیہ ج: اص: ۱۰۰)

حضرت مولا ناخلیل احمد سهار نپوریٌ المتوفیٰ ۱۳۴۷ه.

"ان نبىي الله صلى الله عليه وسلم حيّ في قبره

كما ان الانبياء عليهم السلام احياء في قبورهم."

(بذل المجهو دباب التشهدج: ۲ ص: ۱۱۷)

نې **فېرىت** دې

Com.





ترجمه: "" أتخضرت صلى الله عليه وسلم اپنى قبر مبارك ميں زندہ ہيں جس طرح كه ديگر حضرات انبيائے كرام عليهم السلام اپنى قبروں ميں زندہ ہيں ''

حضرت مولا ناسيّه محمدا نورشاهٔ التوفي ٣٥٢ هـ:

"وقد يتخايل ان رد الروح ينا في الحيوة وهو يقررها فان الرَّدَّ انما يكون الى الحي لا الى الجماد كما وقع في حديث ليلة التعريس يريد بقوله الانبياء مجموع الاشخاص لا الارواح فقط ...... الخ."

(تحیۃ الاسلام ص:۳۹،۳۵ مدنیے پریس بجنور، یوپی)

ترجمہ:.....، کبھی یہ خیال کیا جاتا ہے کہ رُوح کا لوٹانا
حیات کے منافی ہے حالانکہ ردِّرُوح حیات کوٹا بت کرتا ہے کیونکہ رُوح
زندہ کی طرف لوٹائی جاتی ہے نہ کہ جماد کی طرف، جیسا کہ لیلۃ التحریس
کی حدیث میں ہے (جب سب حضرات سوگئے تصاور سورج چڑھنے
کے بعد بیدار ہوئے اور اس میں ردِّرُ رُوح کا ذکر ہے، بخاری ج: اسید سیدار ہوئے اور اس میں ردِّر رُوح کا ذکر ہے، بخاری ج: اسید میں اور انبیاء احیاء سے حضرات انبیاء کے مجموع اشخاص مرادین انہاء کے مجموع اشخاص مرادین نہ کہ فقط ارواح (لیمنی وہ اسی اجسام کے ساتھ زندہ ہیں)۔''

"ان كثيرًا من الأعمال قد ثبتت في القبور كالأذان والاقامة عند الدارمي وقراءة القران عند التومذي .....الخ." (فيض الباري ج: اص:۱۸۳ كتاب العلم، بابمن اجاب الفتياء طبع مجلس علمي و المجيل)

ترجمہ: ..... ' قبروں میں بہت سے اعمال کا ثبوت ماتا ہے، جیسے اذان وا قامة کا ثبوت دارمی کی روایت میں ، اور قراءتِ









قرآن کاتر مذی کی روایت میں ۔''

حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھانوی المتوفی ۱۳۲۲ اھ:

دربیه ق وغیرہ نے حدیث انس سے روایت کیا ہے کہ

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ انبیاء یہم السلام اپنی قبروں

میں زندہ ہوتے ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں، کذافی المواہب، اور یہ

نماز تکلفی نہیں بلکہ تلذ ذکے لئے ہے اور اس حیات سے یہ نہ سمجھا

جائے کہ آی وہ جگہ یکارنا جائز ہے ....الخے۔''

(نشرالطیب ص:۲۰۹،۲۰۸ طبع کتب خانها شاعت العلوم سهار نپور) اورا یک اور مقام بر لکھتے ہیں:

''آپُّ بنص حدیث قبر میں زندہ ہیں۔''

(التكشف ص:۲۲۲)

شيخ الاسلام حضرت مولا ناشبيراحمرعثماني "المتوفى ٢٩ ١٣ هز. "ان النبسي صلى الله عليه وسلم حيّ كما تقرر وانه يصلى في قبر ٩ باذان واقامة."

(فتح الملهم ج: ۳ ص: ۲۰۹ باب فضل الصلاة بمسجدی مکة والمدینة. المطبعة الشهیرة بھانده پریس جالندهر) ترجمه: ..... تخضرت صلی الله علیه وسلم زنده بین جیسا کداپنی جگدید ثابت ہے اور آپ اپنی قبر میں اذان وا قامت سے نماز پڑھتے ہیں۔''

حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی ٔ المتوفیٰ ۱۳۷۷ھ: ''آپ کی حیات نہ صرف روحانی ہے جو کہ عام شہداء کو حاصل ہے، بلکہ جسمانی بھی اوراز قبیل حیاتِ دنیوی، بلکہ بہت وجوہ









سے اس سے قوی تر۔' ( مکتوبات شخ الاسلام مکتوب نمبر:۳۴ ج:ا ص:۱۲۰ مطبوعه مکتبه دینیه دیوبند یوپی) ایک دُوسری جگه کھتے ہیں:

''وہ (وہابی) وفاتِ ظاہری کے بعد انبیاء علیہم السلام کی حیاتِ جسمانی اور بقائے علاقہ بین الروح والجسم کے منکر ہیں اور بیہ (علمائے دیوبند) حضرات صرف اس کے قائل ہی نہیں بلکہ مثبت بھی ہیں، اور بڑے زوروشور سے اس پر دلائل قائم کرتے ہوئے متعدد رسائل اس بارے میں تصنیف فر ماکر شائع کر چکے ہیں۔''

(نقش حیات ج:ا ص:۱۲۰ مطبوعه عزیز پبلی کیشنزلا ہور) ۱۰ ص

عقيده حيات النبئ براجماع

علامه سخاويُّ الهتوفي ٢ • ٩ هـ:

"نحن نؤمن ونصدق بانه صلى الله عليه وسلم حى يرزق فى قبره وان جسده الشريف لا تأكله الارض والاجماع على هذا."

(القول البدیع ص: ۱۹۷ مطبعة الانصاف، بیروت) ترجمه: """ "ماراایمان ہے اور ہم اس کی تصدیق کرتے بیں کہ حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم اپنی قبر شریف میں زندہ بیں، آپ کو وہاں رزق بھی ملتا ہے اور آپ کے جسدِ اطہر کومٹی نہیں کھاتی اور اس عقیدے پر اہل حق کا اجماع ہے۔"

منكرين حيات كاحكم:

شيخ الاسلام حضرت علامه عينيٌ التوفي ٨٥٥ه فرماتي بين:





"من انكر الحيوة في القبر وهم المعتزلة ومن نحا نحوهم واجاب اهل السنة عن ذالك."

(عدة القارى شرح بخارى ج:۸ ص:۱۰۱) ترجمه: ..... ' جن لوگول نے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی قبر کی زندگی کا انکار کیا ہے اور وہ معتز لہ اور ان کے ہم عقیدہ ہیں، اہل سنت نے ان کے دلائل کے جوابات دیئے ہیں۔'' حافظا بن حجرعسقلا فی التوفی ۸۵۲ھ نے بھی اسی انداز بیان کواختیارفر مایا ہے کہ

"قد تمسك به من انكر الحيوة في القبر واجيب عن اهل السنة .... ان حيوته صلى الله عليه وسلم في القبر لا يعقبها موت بل يستمر حيًا."

(فتحالباری ج:۷ ص:۲۲طبع مصر) ترجمہ:..... دمنکرین حیات فی القبر اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں اور اہل سنت کی طرف سے ان کا جواب دیا جا تا ہے کہ حضورصلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کی زندگی الیبی ہے کہ دوبارہ اس پر موت نہیں اور آپ اب دائی طور پر زندہ ہیں۔''

حضرت مولا نا احد علی صاحب محدث سہار نپوریؓ نے بھی اس عبارت کو حاشیہ

بخاری جلد:ا صفحہ: ۱۵ پر نقل اور شکیم فرمایا ہے۔

اب تک کی گزارشات سے واضح ہوا ہوگا کہ قرآن وسنت اورا کا برعلائے امت کی تصریحات کی روشنی میں بیعقیدہ اہل سنت کا بنیادی عقیدہ ہے اور اس سے دورِ حاضر کے بعض تجدد پیندول کےعلاوہ کسی نے اختلاف نہیں کیا، وہاں یہ بھی واضح کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے كها كابرين ديوبندنے''المهندعلی المفند''مرتب فر ما كرامت كے سامنے بير تقيقت بھی واضح











کردی کہ علمائے دیو بنداہل سنت کاعقیدہ اس سلسلہ میں بھی وہی ہے جواسلا ف امت کا تھا۔
مگر بایں ہمہ جب شرف مئے قلیلہ نے اس اجماعی عقیدہ سے اختلاف کرنے کی
کوشش کی تو نہ صرف اس سے بیزاری کا اظہار کیا گیا بلکہ دورِ حاضر کے اساطین امت نے
اس مسئلے کی اہمیت اور حقیقت کو واضح کرتے ہوئے درج ذیل تحریر مرتب فر ماکر مشتہر فر مائی
ادر متفقہ اعلان فر مایا:

مسّله حیات النبی کے متعلق دورِحاضر کے ا كابرِ ديوبند كامسلك اوران كامتفقه اعلان ''حضرت اقدس نبي كريم صلى الله عليه وسلم اور سب انبیائے کرام علیم الصلوة والسلام کے بارے میں اکابر دیوبند کا مسلک پیہے کہ وفات کے بعدا پنی قبروں میں زندہ ہیں،اوران کے ابدانِ مقدسہ بعینہام محفوظ ہیں، اور جسد عنصری کے ساتھ عالم برزخ میں ان کوحیات حاصل ہے، اور حیاتِ د نیوی کے مماثل ہے۔ صرف بیہ ہے کہاحکام شرعیہ کےوہ مکلّف نہیں ہیں الیکن وہ نماز بھی پڑھتے ہیں اور روضۂ اقدس میں جو درود بڑھا جاوے بلاواسطه سنته بین، اور یهی جمهور محدثین اور متکلمین ابل سنت والجماعت كالمسلك ہے، اكابر ديوبند كے مختلف رسائل ميں بيہ تصریحات موجود ہیں،حضرت مولا نامحمہ قاسم صاحب نانوتو کی کی تو مستقل تصنیف حیاتِ انبیاء یر'' آبِ حیات'' کے نام سے موجود ہے۔حضرت مولا ناخلیل احمد صاحبؓ جوحضرت مولا نا رشید احمد كَنُكُوبِيٌّ كِارشدخلفاء ميں سے ہيںان كارساله ' المهندعلی المفند'' بھی اہل انصاف اور اہل بصیرت کے لئے کافی ہے، اب جواس











مسلک کے خلاف دعویٰ کرے اتنی بات یقینی ہے کہ ان کا اکابر دیوبند کے مسلک سے کوئی واسطہ ہیں۔واللہ یقول الحق وهو یهدی السبیل۔''

(۲) مولا ناعبدالحق مهتم دارالعلوم خقانیها کوژه خنگ (۳) مولا ناظفراحمه عثمانی شخ شخ الحدیث دارالعلوم اسلامیه بنند واله پارسنده (۲) مولا نامحمدا در ایس کا ند ہلوی شخ الحدیث جامعه اشر فیدلا ہور (۸) مولا نارسول خال جامعه اشر فیدیدلا ہور جامعه اشر فیدینلا گنبدلا ہور (۱۰) مولا نااحم علی لا ہوری ق (۱) مولانا محمد پوسف بنورگ مدرسة عربياسلاميد کراچی نمبره (۳) مولانا محمد صادق سابق نظم محکمه اُمور ندبېيه بهاولپور مابق نظم محکمه اُمور ندبېيه بهاولپور (۵) مولانا مش الحق افغانی شمدروفاق المدارس العربيه يا کستان

(2) مولا نامفتی محم<sup>حس</sup>نُّ مهتم جامعها شرفیه لا ہور (9) مولا نامفتی محم<sup>ش</sup>فیع <sup>س</sup> مهتم دارالعلوم کراچی

(تلك عشرة كاملة)

(ما مهنامه پیام مشرق لا مورجلد: ٣ شاره: ٣ رئيج الاول ١٣٨٠ هـ/ ١٩٦٠ء)

(بحوالة سكين الصدور ص: ٣٧)

الغرض میرااور میرے اکابر کاعقیدہ یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے روضۂ مطہرہ میں حیاتِ جسمانی کے ساتھ حیات ہیں، یہ حیات برزخی ہے مگر حیاتِ و نیوی سے قوی ترہے، جولوگ اس مسلے کا ازکار کرتے ہیں، ان کا اکابر علمائے دیو بند اور اساطینِ امت کی تصریحات کے مطابق علمائے دیو بند سے تعلق نہیں ہے، اور میں ان کو اہل حق میں میں سے نہیں سمجھتا، اور وہ میرے اکابر کے نزدیک مگراہ ہیں، ان کی اقتداء میں نماز پڑھنا جائز نہیں اور اس کے ساتھ کی تھی روانہیں۔ واللہ یقول الحق و ھو یھدی السبیل!





### حیات برزخی موضوع بحث ہے

س ..... وفات شریف کے بعد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات کے قائل کو منکر کہنا آپ کے نزدیک شرعی طور پر کیسا ہے؟ اور کیا علماء کی مختلف تحقیقات کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کیا جاسکتا ہے؟ مثلاً ایک عالم نے دنیاوی زندگی کہا، دُوسرے نے برزخی اخروی کہا، تو کیا پہلے کوشرعی طور پر حق ہے کہ وہ دُوسرے کو منکر کہے؟

ے ....سوال پوری طرح سمجھ میں نہیں آیا، اگر صرف تعبیرات کا اختلاف ہوتو نزاع لفظی ہے، اورا گرنتیجہ و مآل کا فرق ہوتو لائق اعتناء ہے، مسئلہ حیات میں حیات برزخی ہی موضوعِ گفتگو ہے، نفی واثبات کا تعلق اسی سے ہے، اگر دونوں فریقوں کا مدعا ایک ہی ہوتو نزاع لفظی ہوگا نہیں تو معنوی ہوگا۔

س..... مجھ جیسے چند نالائقوں کا خیال ہے کہ مسکلہ حیات النبی کے ضمن میں علمائے دیو بند نے مولا ناحسین علی وال بھر اس کے تلافدہ کے ساتھ وہی سلوک کیا جومولا نااحمد رضا خان نے اکابرین دیو بند سے کیا تھا (یعنی غلط پراپیگنڈہ)،آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ ج..... ہر شخص کوئ ہے کہ اپنے خیال کوشیح سمجھے، کیکن اگروہ خیال حقیقت واقعیہ پر بمنی ہوتو توصیح ور نہ غلط ہوگا، اس نا کارہ کے خیال میں آپ کا خیال حقیقت واقعیہ پر بمنی نہیں۔

#### رُوح كالوثاياجانا

س ..... ہمارا عقیدہ ہے کہ حضور علیہ السلام اپنی قبر شریف میں حیات ہیں پھراس حدیث شریف کے کیامعنی ہوئے کہ:''جب کوئی میری قبر پر درودوسلام پڑھتا ہے قومیری رُوح مجھ پرلوٹادی جاتی ہے اور میں اس کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔'' سوال یہ ہے کہ جو پہلے سے زندہ ہے، اس پر رُوح لوٹانا کیامعنی؟ دُوسرے یہ کہ آپ کے دربار میں ہر وقت سلام کا نذرانہ پیش ہوتا رہتا ہے تو اس طرح بار بار رُوح کا دخول وخروج توایک طرح کا عذاب











ہوگیا(نعوذ باللہ) کیا بیصدیث صحیح بھی ہے؟

ح..... حافظ سيوطی في اس موضوع پر رساله لکها ہے، اس ميں انہوں نے آپ كے سوال كے گيارہ جواب ديئے ہيں ليكن اس ناكارہ كے دل كوايك بھی نہيں لگا، يا سيح الفاظ ميں ايك بھی نہيں لگا، يا سيح ميں نہيں آيا۔ اس ردِّرُ وح كی حقیقت تو اللہ تعالیٰ ہی كومعلوم ہے، ہمار نے نہم و ادراك سے بالاتر چیز ہے، ليكن بيناكارہ بيہ بحقا ہے كہ وُ نيا ميں تو ايك طرف آ دمی متوجہ ہوتا ہے تو وُ وسرى طرف توجہ نہيں رہتی ، ليكن برزخ ميں باوجوداس كے كه روحٍ پاك صلى الله عليہ وسلم مستخرق به جمال الله عليہ واللہ علم الله عليہ كروڑوں أمتی به يك وقت سلام پیش كرتے ہيں، مگر روحٍ پاك صلى الله عليہ وسلم مرايك كی طرف يوری طرح متوجہ ہے، پس" د يہ الله علي دو حی" كا مطلب اللہ عليہ واللہ علی دو حی" كا مطلب اللہ عليہ واللہ علی دو حی" كا مطلب يہ ہے كہ اللہ تعالیٰ ہر سلام كرنے والے كی طرف رُوح پاك كومتوجہ فرما دیتے ہيں، واللہ اعلم بحقیقة الحال!

مجلس مقننها شاعت التوحيدوالسنة ياكستان كافيصله

س....ا شاعة التوحيد کی مجلس مقدّنه کا فيصله ارسال خدمت ہے، جواب طلب بدبات ہے که کیااس فیصله کی زدمیں اکابرین دیو بندر حمہم الله تعالیٰ نہیں آتے جن کا ساع انبیاء وحیاتِ انبیاء کیہم السلام کاعقیدہ ہے؟

فيصله كي عبارت مندرجه ذيل:

'' مجلس مقنّنه اشاعة التوحيد والسنة پاکستان کافيصله: ساعِ موتی ، کا عقيده قرآن کريم کے خلاف ہے، قرآن ميں ساعِ موتی ثابت نہيں ہے، جولوگ بسمشية الله خرقاً للعادة عند القبر ساع کے قائل ہيں، وہ کافرنہيں ہيں، اور جولوگ ساعِ موتی ہر وقت دور ونزد یک کے قائل ہیں، وہ



MAY

چه فهرست «خ



جِلد د ·



ہمار مےزو یک دائر واسلام سے خارج ہیں۔"

کیا پہ فیصلہ شرعاً درست ہے؟ شریعت ِمطہرہ کی روشنی میں جواب سےنوازیں۔ صوبیدارا کبرخان۔

ح .....ساعِ موتی کے بارے میں حضرت گنگوہیؓ نے فناوی رشید یہ میں جو کچھتح ریفر مایا ہے، وہ صحیح ہے،اورآپ کے مرسلہ پر چہ میں جو کچھ کھا ہے وہ غلط ہے،حضرت گنگوہیؓ کے الفاظ یہ ہیں:

> '' پیمسله عهدِ صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم سے مختلف فیہا ہے،اس کا کوئی فیصلہ نہیں کرسکتا۔''

( فآویارشیدیه ص:۸۷،مطبوع.قرآن محل کراچی )

جب بیمسئلہ صحابہ و تابعین اور سلف صالحین (رضی الله عنهم) کے زمانے سے مختلف فیہا چلا آ رہا ہے، توان میں سے کسی ایک فریق کو کا فرقر اردینے والا گمراہ اور خارجی کہلانے کامستحق ہوگا، واللہ اعلم!

عقيدة حياة النبي صلى الله عليه وسلم اورأمت مسلمه

س.....ا: نبی پاک صلی الله علیه وسلم کی حیاتِ برزخی کے متعلق امتِ مسلمه وا کابرینِ دیوبند کا عقید ه کهاہے؟

س.....: جومقررا پی ہرتقر پر میں حیات النبی کے انکار پرضرور بولتا ہے،اور قائلینِ حیات کو براکہتا ہے،کیاوہ اہلسنّت میں سے ہے؟

. س.....س: کیا واقعی بید یو بندی مسلک کے تر جمان ہیں جیسا کہان کا دعویٰ ہے؟

چه فهرست «بې









س...... كياعقيدهُ حياة النبي قرآن وحديث سے ثابت نہيں؟

س.....٥: كياساعِ انبياء اختلافي مسكهه؟

س..... کیا فتاوی رشید بیجو که آپ لوگوں کے ہاتھوں میں ہے،اصلی ہے؟

س.....2: منکرین حیات اپنے معتقدین کو بیہ کہتے ہیں کہاب دیو بند میں بھی تخریب کار

شامل ہو گئے ہیں، اس لئے وہاں بھی اصل عقیدہ کی مخالفت ہورہی ہے، اور بریلو کی ذہمن

کے لوگ وہاں شامل ہو گئے ہیں، کیابیۃ تأثر ٹھیک ہے؟

س...... بمجمع الزوائدومتدرك وغيره مين جوييحديث آتى ہے كه حضرت عيسى عليه السلام

روضۂ رسول پر حاضر ہوکر سلام کریں گے، آپُان کا جواب دیں گے،ٹھیک ہے یانہیں؟

ح.....ا: جهارااور جهارے اکابر کاعقیدہ حیات النبی صلی الله علیه وسلم کا ہے، بیرحیات برزخی

ہے، جومشابہ ہے حیات دنیوی کے۔

ج..... ۳،۲۰۰۰ حیات النبی صلی الله علیه وسلم کے قائلین کو برا بھلا کہنے والا نه اہلِ سنت

والجماعت كاتر جمان ہے، نه علمائے دیو بند كا!

ج..... اعقیدهٔ حیات، قرآن کریم سے بدلالۃ النص اور حدیث سے صراحۃ النص سے

ثابت ہے۔

ح.....۵: مجھےاس میں کسی کااختلاف معلوم نہیں۔

ج..... ۲: فتاویٰ رشید بیمیں ساعِ موتی کی بحث ہے، انبیائے کرام علیہم السلام کے بارے مد نہد

ح ..... : ''المهند علی المفند'' تو بریلویوں کے مقابلہ میں ہی کھی گئی ہے، جس پر ہمارے تمام اکابر کے دستخط ہیں، اس میں حیات النبی صلی اللّٰدعلیہ وسلم کا مسّله شرح وتفصیل سے ذکر

کیا گیاہے۔

ج.....۸: بیروایت صحیح ہے اور صحیح مسلم کی روایت اس کی مؤید ہے ، واللہ اعلم!





منكرين حيات النبي كي اقتداء؟

س.....ایک عالم بیعقیدہ رکھتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کوحیاتِ برزخی حاصل ہے، بایں صورت کہ آپ علیہ السلام کا جسدِ مبارک اپنی قبر میں سیجے سالم پڑا ہے، کیکن پیجسم میّت ہے، اس میں حیات نہیں ہے، صرف رُوح کوحیات حاصل ہے، اور رُوح کا کوئی تعلق جسدِ انور کے ساتھ نہیں ہے، جو تخص مذکورہ عقیدے کے خلاف عقیدہ رکھے وہ ایکا کا فراور کراڑ (ہندو) ہے،اس بات کا اظہاروہ اپنی اکثر تقاریر میں کرتا ہے،اب سوال بیہے کہ: س.....ا: آیاالیاعقیده رکھےوالےعالم کےساتھ عقیدت رکھنا جائز ہے؟ س.....: آیااس عقیدے کے حامل امام کے پیچھے نماز ہوجاتی ہے؟ س.....۱: یسے عقیدے کے حامل کی تقار پر سننا شرعا جائز ہیں یا کہ موجب گناہ؟ س..... اس عقید ہے اعلانیدر د کرنا چاہئے یا کہاس میں سکوت اختیار کرنا بہتر ہے؟ ح.....میرا اور میرے ا کابر کا عقیدہ بیہ ہے کہ آنخضرت صلی اللّدعلیہ وسلم روضۂ اطہر میں حیاتِ جسمانی کے ساتھ حیات ہیں، اور پیرحیات برزخی ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم درود وسلام پیش کرنے والوں کے سلام کا جواب دیتے ہیں،اور وہ تمام اُمور جن کی تفصیل الله بی کومعلوم ہے، بجالاتے ہیں،آپ سلی الله عليه وسلم کی حیات کوحیات بوز حيه اس لئے کہاجاتا ہے کہ بیحیات برزخ میں حاصل ہے،اوراس حیات کا تعلق رُوح اور جسد دونوں کے ساتھ ہے۔ جو شخص اس کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے وہ میرے اکابڑ کے نز دیک گمراہ ہے، اس کی اقتداء میں نمازیٹ ھنا جائز نہیں ،اس کی تقریر سننا جائز نہیں ،اوراس کے ساتھ کسی قسم کا تعلق روانہیں \_

حيات ِ انبياء في القبور كے منكرين كاحكم

محترم مولا نامحريوسف لدهيانوي صاحب السلام عليم ورحمة الله وبركاته!



چە**فىرسى**دۇ







روز نامه جنگ کراچی ۹ رجون ۱۹۹۵ء میں آپ نے لکھا تھا: ''سلف صالحین سے بے اعتادی:

س .....ایک فرقہ حیات الانبیاء فی القبور، ساعِ موتی ، اسی دنیاوی قبر میں حساب و کتاب، تعویذ گنڈہ ، واسطے اور وسلے کے قائلین کو کافر اور مشرک کہتا ہے ، اور کہتا ہے کہ حیاتِ انبیاء اور حساب و کتاب بیسب برزخی معاملے ہیں ، برزخی قبر ہرانسان کو ملتی ہے ، قبر سے مراد بیگڑ ھانہیں جس کے اندرانسان کو دُنیا میں دفن کردیا جاتا ہے ۔ افسوس کہ بیلوگ کا فراور مشرک کے فتو کی کی ابتدا امام احمد بن حنبل سے کرتے ہیں ، ان کا کہنا ہے کہ ان عقائد کی ابتداءان سے ہوئی ہے ، اس کے بعدامام ابن تیمیہ آئی ابن قیم سمیت تمام صالحین ان کے کفر وشرک کے فتو ہے گی زد میں آتے ہیں ۔ خدارا! جواب عنایت فرمائیں کہ بیفرقہ مسلمان ہے یا کافر؟

وجہ سوال میہ ہے کہ میر ہے ایک ماموں جان اسی فرقہ سے تعلق رکھتے ہیں، اب وہ کراچی ہی میں وفات پاکر وہیں مدفون ہو چکے ہیں، میراہروقت انہیں ایصالِ ثواب اوران کے لئے دعائے مغفرت کرنے کوجی چاہتا ہے، مگران کے عقائد کی وجہ سے میں جھجکتا ہوں کہ خدانخواستہ بہ فرقہ مسلمان ہی نہ ہو؟

ح ..... یفرقہ خارجیوں کے مشابہ ہے کہ تمام اکا براہل سنت کوحتی کہ امام احمد بن حنبل گوبھی کا فرومشرک سمجھتا ہے، اوران کے عقائد کا منشا سلف صالحین سے بے اعتمادی اور اپنے جہل پر غرور و پندار ہے۔ عقائد کی کتابوں میں بعض اکا برکا قول ہے کہ جو فرقہ تمام سلف صالحین کو گمراہ کہتا ہو، اس کو گمراہ قرار دیا جائے گا، اور جوان سب کو صالحین کو گمراہ کہتا ہو، اس کو گمراہ قرار دیا جائے گا، اور جوان سب کو







جِلد د ·



کافرقراردیتا ہو،اس کوکا فرقرار دیا جائے گا۔ بہر حال ان کوکا فرقرار دیا جائے گا۔ بہر حال ان کوکا فرقرار دیا جائے میں شک نہیں۔ آپ اس طرح دعا کیا کریں کہ اگر یہ مسلمان تھا تو اللہ تعالیٰ اس کی مغفرت فرمائیں۔'

اس جواب کی روشنی میں گویا جوفرقہ حیات انبیاء فی القبور، ساعِ موتی ، دنیاوی قبر میں حساب و کتاب، تعویذ گذرہ اور واسطہ وسیلہ کے قائلین کو مشرک کہے، وہ آپ کے نزدیک خارجیوں کے مشابہ ہے، اور اس کی گمراہی میں کوئی شک نہیں۔ اس سلسلہ میں مجھے آپ سے چند سوالات کرنا ہیں، آنجناب سے گزارش ہے کہ قرآن وسنت اور مستند حوالوں سے جواب مرحمت فرمائیں، وہ سوالات میہ ہیں:

ساعِ موتى قرآن كى نظر ميں:

ا:....قرآن میں الله تعالی نے نبی صلی الله علیه وسلم کونع فرمایا که:
 "وَمَآ أَنْتَ بِمُسْمِع مَّنُ فِی الْقُبُورِ."

(ياره:۲۲،رکوع:۵اسورهٔ فاطر)

ترجمہ:.....'اے نبی آپ قبر میں پڑے ہوؤں (لینی

مردوں) کونہیں سنا سکتے۔''

ایک اورآیت میں ہے:

"فانك لا تسمع الموتلى." (سورهروم ركوع: ٨)

ترجمه:..... (اے نبی ) آپ مردول کونہیں سنا سکتے۔ ''

سورۂ نمل میں بھی اسی طرح کی ایک آیت ہے، جوساعِ موتیٰ کی نفی کررہی ہے۔

مذکورہ بالا آیات سے ساع موتی کی نفی کررہی ہیں، جبکہ آپ کے جواب (جو کہ جنگ میں م

شائع ہواہے) سے ساغ موتی کی تائید ہوتی ہے۔

برائے مہربانی ان آیات کا جواصل مدعاہے، لینی ان آیات کا جواصل مقصدہے،



المرسف المرس

عِلد د جِلد د



اس سے آگاہ فرمائیں تا کہان شکوک وشبہات کاازالہ ہوسکے جومیرے ذہن میں جنم لے رہے ہیں۔

ساعِ موتى احاديث كى نظر مين:

غزوہ بدر میں جو کفار مارے گئے تھے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان نعشوں کو ایک گڑھے میں ڈالا اور گڑھے کے کنارے کھڑے ہو کر فر مایا:

"هل وجدتم ما وعد ربكم حقًّا؟"

ترجمه:.....نتم سے تبہارے پروردگارنے جو وعدہ کیا،وہ

تم نے حق پالیا؟"

صحابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين في عرض كيا: يا رسول الله! آپ مردول كو

يكارتے ہيں؟ آپ نے فرمایا:

"ما انتم باسمع منهم، ولكن لا يجيبون!"

ترجمه:..... دتم ان سے زیادہ نہیں سنتے ،کیکن یہ جواب

نہیں دے سکتے!"

یہ واقعہ جب حضرت عا کشہرضی اللّه عنہا کے سامنے پیش کیا گیا، تو ام المؤمنین ً نے کہا: نبی کریم صلی اللّه علیہ وسلم نے یہ بات ہر گزنہیں فرمائی تھی، بلکہ آپ صلی اللّه علیہ وسلم نے فرمایا تھا:

"انهم الآن ليعلمون ان ما كنت اقول لهم

(بخاری ج:۲ ص:۲۵۷)

حق!''

ترجمه: ..... 'انہوں نے اب تو وہ حق بات جان کی ہوگی

جومیں ان سے کہتا تھا۔"

اورآپ اليي بات فرما بھي نہيں سكتے تھے، كيونكه الله تعالى

www.shaheedeislam.com



خِينْ فَهِر مِنْ عَلَى حَالَى الْمُ





جِلد د م



کاار شاد ہے: إِنَّکَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتِلَى ''(يقيناً آپ مردول کو نہيں سناسکتے) ( بخاری ج:۲ ص:۵۲۷)

مذکورہ بالا واقعہ بھی ساع موتی کا انکار کررہا ہے، آپ یہ ہم سے زیادہ جانتے ہوں گے کہ حضرت عائش گا علیت میں کیا مقام تھا؟ ان سے بہتر مفسرہ ،محدثہ، فقیہہ ، خطیبہ سب سے بڑی مؤر خدا ورسب سے بڑی ماہر انساب شاید دُنیا میں اب تک کوئی پیدا نہیں ہوا، نہ مردوں میں ، نہ عور توں میں ، انہوں نے ہی یہ فقہی اُصول پیش کیا تھا کہ جور وابیت خلافِ قرآن ہو، وہ ہرگز قا بلِ قبول نہ ہوگی ، یااس کی تا ویل کی جائے گی یااس کارڈ کیا جائے گا۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ نے یہ فرمایا کہ: ساع موتی کے انکاری خارجی ہیں ، جبکہ یہ تاریخ میں محفوظ ہے کہ حضرت عائش نے سب سے پہلے ساع موتی کا انکار کیا۔ میری آپ سے گز ارش ہے کہ ہمیں بھی اس پہلو سے آگاہ کریں جو کہ حضرت عائش کی نظروں سے او جھل رہا۔

## ساعِ موتى امام ابوحنيفةً كي نظر مين:

امام ابوحنیفہ نے ایک شخص کو پھھ نیک لوگوں کی قبروں کے پاس آ کرسلام کر کے بیہ ہوئے سنا کہ: اے قبر والو! تم کو پھھ نبر بھی ہے اور کیا تم پراس کا پھھ اثر بھی ہے کہ میں تبہارے پاس مہینوں سے آر ہا ہوں اور تم سے میر اسوال صرف یہ ہے کہ میر حق میں دعا کرو، بتا وَ! تبہیں میر ے حال کی پھھ نبر بھی ہے یا تم بالکل غافل ہو؟

امام ابوحنیفہ یہ اس کا یہ قول سن کراس سے دریافت کیا کہ: کیا قبر والوں نے کچھ جواب دیا؟ وہ بولا: نہیں دیا! امام ابوحنیفہ نے یہ س کر کہا: تجھ پر پھٹکار! تیرے دونوں ہاتھ گردآ لود ہوجا کیں، توایسے جسموں سے کلام کرتا ہے جونہ جواب دے سکتے ہیں، اور نہ وہ کسی چیز کے مالک ہیں، اور نہ وہ آواز ہی سن سکتے ہیں۔ پھر ابوحنیفہ نے قرآن کی یہ آیت تلاوے فرمائی:



raa

المرست الم





"وَمَا اَنْتَ بِمُسُمِعٍ مَّنُ فِي الْقُبُورِ." ترجمه:..... اے نبی اتم ان لوگوں کو جوقبروں میں ہیں، نہیں سنا سکتے۔''

یہاں بھی وہی سوال ہے کہ امام ابو حنیفہ بھی ساع موتی کے انکاری تھے، پھر بات کچھ بھو میں نہیں آتی کہ ابوصنیفہ گائیں گیا تھا؟ ذراوضاحت کے ساتھ سمجھا دیں۔ واسطےاوروسلے:

اب میرے سوالات مذکورہ عنوان کے تحت ہول گے، امید ہے جواب مرحمت

واسطےاوروسلے قرآن کی نظر میں:

سورهٔ بقره آیت: ۱۸۶ میں اللہ تعالی فرمارہے ہیں: ''اوراے نبی! میرے بندے اگرتم سے میرے متعلق پوچھیں توانہیں بتادو کہ میں ان سے قریب ہی ہوں ، بندہ جب مجھے يكارتا ہے تو ميں اس كى يكارسنتا ہوں ، اور جواب ديتا ہوں ، لہذا انہيں جائے كه ميرا ہى حكم مانیں اور مجھ پر ہی ایمان لائیں۔ یہ بات تم انہیں سنادو، شاید کہوہ راہِ راست یالیں۔'' سورهٔ ق آیت: ۱۲ میں ارشاد ہے:

> " ہم نے انسان کو بنایا ہے اور ہم جانتے ہیں جو باتیں اس کے جی میں آتی ہیں، اور ہم اس سے اس کی شہرگ سے بھی

> > سورهٔ اعراف آیت: ۱۸ میں ارشاد ہے:

''اوراللہ کے تمام نام اچھے ہیں،ان ہی کے ذریعہ سے الله تعالیٰ ہے دعا کرو۔''



چه فهرست «خ

(غرائب في تحقيق المذاهب وتفهيم المسائل ص:۱)

فرمائیں گے۔

زياده قريب ہيں۔''





درج بالا تمام آیات سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اللہ تعالی کوکسی واسطے اور وسلے کی ضرورت نہیں ہے، لیکن ہوسکتا ہے کہ ہماری سمجھ میں کوئی خرابی ہو، للہذا آپ محتر م سے یہ مؤدّ بانہ عرض ہے کہ فدکورہ بالا آیات (جو کہ واسطے اور وسیوں کی نفی کررہی ہیں) کا درست مفہوم کیا ہے؟

واسطےاوروسلےاحادیث کی روشی میں:

ابوداؤد، نسائی، ترفدی اورابن ماجہ نے حضرت انسؓ سے روایت کیا ہے کہ میں رسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم کے ساتھ مسجد میں بیٹھا ہوا تھا، ایک شخص نماز پڑھ رہا تھا اس نے یہ دعا کی:

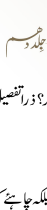
''اے اللہ میں آپ سے اس وسیلے سے سوال کرتا ہوں کہ تمام حمد آپ ہی کے لئے ہے، آپ کے علاوہ کوئی اور عبادت کے لائق نہیں، آپ مہر بان اور احسان کرنے والے ہیں، زمین و آسان کے بنانے والے ہیں، اے جلال واکرام والے، اے زندہ، اے بندوبست کرنے والے میں آپ سے سوال کرتا ہوں۔''

(ترمذی ج:۲ ص:۲۱۲)

حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بین کرفر مایا:
''اس نے اللہ کے اسم اعظم کے ذریعہ دعا کی ہے کہ جب بھی اس کے ذریعہ دعا کی جاتی ہے، قبول ہوتی ہے، اور جب بھی کوئی سوال کیا جاتا ہے۔''

ندکورہ حدیث سے بین طاہر ہور ہاہے کہ اللہ کوکسی نبی ،کسی پیر،کسی فقیر کے واسطہ اور وسلیے کی ضرورت نہیں ، اور الیبی کوئی دُوسری حدیث بھی ہمیں نہیں ملی جس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کے نامول کے علاوہ کسی دُوسر بے واسطے یاوسلیے کا ذکر کیا ہو۔







لہذا آپ سے سوال ہے کہ ہم واسطے یا و سلے کے قائل ہوں تو کیونکر؟ ذرا تفصیل سے جواب عنایت فرمادیں۔

واسطےاوروسلےابوحنیفه گی نظر میں:

یہ بات کسی کو درست نہیں کہ دعا مانگے اللہ سے کسی اور وسلے سے ، بلکہ چاہئے کہ اللہ ہی کے ناموں اورصفتوں کے ساتھ وسلیہ پکڑے اور یہ بھی نہ کہے کہ مانگتا ہوں جھھ سے بھی فلاں یاساتھ فرشتوں یا نبیوں کے تیرے اور مثل اس کے۔

(درمختار)

لیجئے! ابو حنیفہ گافتو کی بھی حاضر ہے، ہم واسطے اور وسلیے کے قائل ہوں تو کیونکر؟

تعویز گنڑے:

مؤدّبانه *عرض ہے*۔

محترم مولوی صاحب!

تعویذ گنڈوں کا ثبوت یا ذکر ہمیں قرآن میں نہیں ماتا، ہاں احادیث اس کا رق کرتی نظرآتی ہیں، مثلاً: عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ وسلم کو کہتے سنا کہ دم ، تعویذ اور تو لہ سب شرک ہیں۔ (ابوداؤد مشکوۃ ص:۳۸۹) ہماری ناقص عقل تو یہ کہتی ہے کہ قرآن سراسر راہِ ہدایت ہے، اور یہ ہدایت ہم اس کو بھور ہی حاصل کر سکتے ہیں، نہ کہ تعویذ بنا کر گلے میں ڈالنے سے یا گھول کر پینے سے، اس کو بھور کر ہی حاصل کر سکتے ہیں، نہ کہ تعویذ بنا کر گلے میں ڈالنے سے یا گھول کر پینے سے، ویسے ہم ہدایت کے طالب ہیں، آپ نے جواس کے نہ ماننے والوں کو خارجی کہا ہے، ضرور آپ کی نظر میں کوئی حدیث، کوئی واقعہ ہوگا، براہِ مہر بانی ہمیں بھی اس سے آگاہ فر مائیں، نوازش ہوگی۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے قرآن اور شہد دونوں کے بارے میں فرمایا کہ ان دونوں میں مؤمنین کے لئے شفاہے، تو کیا جس طرح قرآن کو گلے میں لٹکائے، باز و پر باندھتے ہیں، اسی طرح شہد کی بوتلوں کو گلے میں لٹکانے یا باز و پر باندھنے سے شفامل سکتی





المرسف المرس



جِلد د جبلد د



ہے؟ جواب عنایت فرمائیں،عین نوازش ہوگی۔

دنياوي قبرمين حساب وكتاب:

محترم لدهيانوي صاحب!

مٰدکورہ بالاعنوان کے تحت میرا آپ سے بیسوال ہے کہ دنیاوی قبر میں جوحساب و كتاب كونيها نے وہ خارجي كيسے ہے؟ جبكة قرآن ميں الله تعالی فرماتے ہیں كه:

> ''نطفه کی بوند سے ہم نے انسان کو پیدا کیا، پھراس کی تقدیر مقرر کی، پھراس کے لئے زندگی کی راہ آسان کی، پھراسے موت دی اور قبرعطا فرمائی۔'' سور ک<sup>ی</sup>س آیات ۱۸ تا ۲۱

جبکہ ہم یدد کھتے ہیں کہ بہت سے لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کوقبر (مٹی والی قبر) میسز ہیں آتی، کچھ کو جانور بھی کھا جاتے ہیں، کچھ یانی میں مرجاتے ہیں، کوئی ریزہ ریزہ ہوجا تا ہے،کسی کولوگ جلا دیتے ہیں،غرض ہے کہ کثیر تعداد میں لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کو دنیاوی قبر

میسز ہیں آتی ، تو پھر قرآن کا بید عولیٰ کہ ہم انسان کو قبر عطا کرتے ہیں ، سے کیا مراد ہے؟

میری ناقص عقل یہ کہتی ہے کہ قرآن کا دعویٰ بالکل سیا ہے اور قرآن میں مذکورہ قبرے مراد برزخی قبرہے، جو ہرایک کوملنی ہے،اور مردے پر عذاب وراحت کا دورگز رتا

ہے،قرآن میں اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ:'' آلِ فرعون کو منج وشام دوزخ کی آگ پرپیش

(سورهٔ مؤمنون:۴۵) كياجا تاہے۔''

فرعون کی لاش آپ د کیے لیں بورپ میں محفوظ ہے، کیکن قرآن میہ کہدرہا ہے کہ اسے آگ پر پیش کیا جاتا ہے،اس سے یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ عذاب کا یہ دوراس پر کہاں گزرتاہے؟

فرعون کی لاش (بدن ) کو بچانے کا ذکرخود اللہ تعالیٰ نے سور ہ یونس آیت: ۹۰ –

**۹۲ میں کیا ہے، تا کہ لوگوں کوعبرت ہو۔** 



ma9

چه فهرست «بې







حيات الانبياء في القبور:

محرّ م لدهيانوى صاحب! الله تعالى قرآن پاك مين ارشاد فرما تا ہے كه: "ثُمَّ إِنَّكُمُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمُ تَخْتَصِمُونَ."

(مؤمنون آیت:۱۶،۱۵)

ترجمہ:..... 'دنیاوی زندگی کے بعد تمہیں ایک دن ضرور

مرناہے،اور پھرروز قیامت ہی اُٹھایا جانا ہے۔''

غورطلب بات یہ ہے کہ اس اُصول کے لئے کسی نبی، ولی، بزرگ کی تخصیص نہیں

ہے، بیاُصول عام ہے،اس میں کوئی مشتنیٰ نہیں ہے۔

ایک اورجگه ارشادفر مایا:

"اِنَّكَ مَيِّتُ وَّاِنَّهُمُ مَّيِّتُوْنَ." (الزمر:۳۰) ترجمہ:.....' ہے شک (اے نبی )تم بھی مرنے والے ہو

اوران لوگوں کو بھی موت آنی ہے۔''

یہ آیات ہمیں بیہ بتارہی ہیں کہ ہر ذی رُوح نے موت کا مزا چکھنا ہے، چاہےوہ انبیاء ہی کیوں نہ ہوں،موت کا ایک وقت مقرر ہے،اوراس مقرروقت پرسب کوموت آئے سریت

گیا آتی ہے۔ سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہان واضح آیات کی موجودگی میں میہ کہنا کہانبیاء قبروں

میں زندہ ہیں، تو قرآن کی بیہ بات کن لوگوں کے لئے ہے؟ کیاعام لوگوں کے لئے؟ کیونکہ اگر حیات الانبیاء فی القبور کو درست مان لیا جائے تو اس کا مطلب بیہ ہوا کہ انبیاء کوموت آتی

ہی نہیں ،اوراگر آتی بھی ہے تو تھوڑی در کے لئے ،قبر میں جاتے ہی وہ زندہ ہوجاتے ہیں۔

جبد قرآن بدکہ رہاہے کہ ہرمرنے والا قیامت کے دن ہی اُٹھے گا۔

حيات الانبياء في القبور سے متعلق ميں ايك واقعہ درج ذيل كر رہا ہوں جو كه



(r4+

چه فهرست «خ





بخاری کی ایک طویل ترین حدیث ہے،اور واقعہ معراج سے متعلق ہے،اس کا آخری حصہ درج ذیل ہے:

''نبی اکرم نفر مایا....جرائیل نے اپناتعارف کراتے ہوئے کہا: میں جبرائیل ہوں،اوریدمیرےساتھی میکائیل ہیں، ذرا اپناسراُورِیتو اُٹھائے ، میں نے اپناسراُورِ اُٹھایا تو میں نے اپنے سر کے اُوپرایک بادل سادیکھا،ان دونوں نے کہا: بیآ ہے کا مقام ہے! میں نے کہا کہ: مجھے چھوڑ و کہ میں ایخ گھر میں داخل ہوجاؤں!ان دونوں نے کہا کہ: ابھی آ یا کی عمر کا کچھ حصہ باقی ہے، جس کوآ یا نے ابھی پورانہیں کیا ہے، اگرآ ہے اس کو پورا کرلیں تواینے اس گھر میں آ جا کیں گے'' (ترجمہازعبارت ص:۱۸۵ بخاری جلد:امطبوعہ دبلی) مذکورہ بالا حدیث توبیۃ ابت کررہی ہے کہ وفات کے بعد نبیٌّ مدینہ منورہ کی قبر میں زندہ نہیں، بلکہا بینے اس گھر میں زندہ ہیں جو جبرائیل نے انہیں معراج کے وقت دکھایا تھا۔ سعید بن میتب اور عروة بن الزبیر اور بہت سے اہل علم بیان کرتے ہیں کہ: " حضرت عا كشه ن كها كه: رسول الله صلى الله عليه وسلم

تندر سی کے زمانے میں فر مایا کرتے تھے کہ: کسی نبی کو بھی وفات نہیں دی جاتی جب تک اسے جنت میں اس کا مقام وکھانہیں دیا جاتا، مقام دکھادیئے جانے کے بعداس کوا نتخاب کا موقع دیا جاتا ہے، جاہے دُنیا میں رہے اور جا ہے تو اللہ کی ملاقات کوتر جیح دے، پس جب آپ کا آخری وقت آیا اور اس حال میں که آپ کا سرمبارک میرے زانو برتھا،آ پ وتھوڑی دیرے لئے غش آگیا، عائشٹ نے کہا:











آخرى كلمه جس كے بعد آپ نے كوئى بات نه كى بيتھا: اللهم دفيق الاعلى! يعنى آپ نے الله تعالى كى رفاقت كوتر جي دى۔'' ( بخارى ص: ٩٣٩ جلد: ٢ مطبوعه دبلى )

بخاری کی بیرحدیث بیرٹا بت کررہی ہے کہ نبی نے اللّٰہ کی ملاقات کوتر جیح دی،اور اس دُنیا سے چلے گئے،اب اگرہم انہیں مدینے کی قبر میں زندہ مانیں تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ نبیؓ نے دُنیاوالوں کوتر جیح دی اوران سے تعلق باقی رکھا۔

براہ مہر بانی اس کی وضاحت کردیں کہ ان احادیث کا صحیح مفہوم کیا ہے؟ ہوسکتا ہے کہ ہمار سیجھنے میں غلطی ہوئی ہو۔

بخاری کی ایک حدیث بی بھی ہے کہ:

''حضرت عائش قرماتی ہیں کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی وفات اس وقت ہوئی جب ابوبگر گمہ سے قریب ایک مقام پر سے ،اس وقت حضرت عمر گھڑے ہوئے اور کہنے گئے: خدا کی ہے ! نبی صلی الله علیہ وسلم کی وفات نہیں ہوئی ، اور عمر نے یہ بھی کہا کہ: الله تعالیہ وسلم کی وفات نہیں ہوئی ، اور عمر نے یہ بھی کہا کہ: الله تعالیہ وسلم کو چر زندہ کرے گا ، اور آپ صلی الله علیہ وسلم لوگوں کے دمنا فقوں کے جو خوشیاں منا رہے تھے ) ہاتھ اور پیرضرور کا ف ڈالیں گے ، پھر ابوبکر آئے اور انہوں نے نبی صلی الله علیہ وسلم کے چرہ ہو کو بوسہ دیا اور کہا کہ: میرے ماں باپ آپ پر قربان! زندگی اور موت دونوں عبر آپ پاکٹرہ رہے ،اس ذات کی ہم جس کے ہاتھ میں میری جان میں آپ پاکٹرہ کے اور عمر الله آپ کو دوموتوں کا مزہ نہ چکھائے گا ، پھر وہ باہر نکل گئے اور عمر سے ناطب ہوکر کہا:ا فرقتم کھانے والے! اتن تیزی نہ کر۔

CYTP Complete State of the sta





الزہریؒ کہتے ہیں کہ ابوسلمہ نے مجھ سے بیان کیا کہ عبداللہ بن عباسؓ نے کہا کہ ابوبکر ابہر نظے، عمرٌ لوگوں سے گفتگو کر رہے تھے، اب لوگوں نے ابوبکر رضی اللہ عنہ کی طرف توجہ کی اور عمرٌ کو چھوڑ دیا، حمد و ثنا کے بعد ابوبکر ٹنے کہا: سن رکھو کہ تم میں سے جومحرصلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم کی بندگی کرتا تھا، اسے معلوم ہو کہ محرصلی اللہ علیہ وسلم وفات پا گئے، اور جواللہ کا بجاری تھا تو اللہ تعالیٰ زندہ ہے اسے موت نہیں آئے گی، پھر قرآن کی بہ آیات تلاوت فرمائیں جن کا ترجمہ درج ذیل ہے:

ترجمہ: جمران کے سوا کچھ نہیں کہ بس ایک رسول ہیں، ان سے پہلے بھی بہت سے رسول گزر گئے ہیں، پس کیا اگر بیہ مرجائیں یا شہید کردیئے جائیں توتم اُلٹے پیروں پھر جاؤگے اور جو اُلٹہ تعالیٰ کو کچھ ضررنہ پہنچا سکے گا، اللہ تعالیٰ اسٹے شکر گزار بندوں کو جزادے کررہے گا۔''

(ترجمه ص: ۱۵جلد: ۱، ص: ۲۰ جلد: ۲ بخاري)

صحابہ کرام ؓ اپنے نبی سے بہت محبت کرتے تھے، اگران کو بیم علوم ہوتا کہ نبی ٔ زندہ ہیں تو بھی بھی ان کا خلیفہ نتخب نہ کرتے ، نہ اپنے نبی کی جہیز و تکفین کرتے ، نہ ان کو قبر میں اُتارتے ، بعد میں نہ تو بھی اہتہاد کی ضرورت پیش آتی ، نہ رجال کی چھان بین کی ، نہ احادیث کی تحقیق میں محنت صرف کرنا پڑتی ، جب بھی جس چیز کی ضرورت ہوتی قبر پر پہنچ کر دریافت کر لیتے ، ابو بکڑ ، ارتد اد کے موقع پر وہاں سے رہنمائی لیتے ، عمر قبط کے وقت ، عثمان فتنہ کے وقت اور حضرت عائش اُور حضرت علی جبکہ جمل اور صفین کے موقع پر۔

میری ناقص عقل کے مطابق قبر میں مردہ کے زندہ ہوجانے کاعقیدہ ہی تو قبر پرستی









جِلد د



کی جڑ ہے، کیونکہ جب کسی قبر پرست کو یہ یقین دلایا جائے کہ قبر میں موجود شخص تیری آواز کو سن نہیں سکتا، تیری مسکتا، بلکہ اس کوتو خود بیخر نہیں کہ کب زندہ کر کے اُٹھا یا جائے گا؟ تو قبر پرست، قبر پرستی سے تائب ہوجائے گا۔

محترم لدهیانوی صاحب!اس معاملے پر بھی ہماری راہنمائی کیجئنوازش ہوگ۔
خطانہائی طویل ہوگیا ہے، کیا کریں عقائد کے مسائل تھے، جن پر ہماری دوزخ
اور جنت کا دار و مدار ہے، کیونکہ جس شخص کے عقائد وہ نہ ہوں جو کہ قرآن وحدیث سیجے نے
بیان کئے ہیں، تو وہ شخص لا کھ نیک اعمال کرتارہے، مثلاً: نماز، روزہ، حج وغیرہ لیکن یہ چیزیں
اس کوکوئی نفع نہیں پہنچا سکتیں، کیونکہ سب سے پہلی چیز ایمان ہے۔

محترم! خط طویل ہے جو کہ آپ کا بہت ساقیمتی وفت لے گا،کیکن میں پُرامید ہوں کہ آپ جواب ضرورعنایت فرما ئیں گے۔

آپ کے روز نامہ جنگ میں دیئے ہوئے جوابات سے جن شکوک وشبہات نے جنم لیا تھا، میں انہیں ہی معلوم کرنا جا ہتا ہوں، اور میں انتہائی مشکور ہوں گا کہ آپ مجھے جوابات سے مطمئن فرمائیں۔

تحريم احمد صديقى مكان نمبر: 2ا بي مير فضل ٹاؤن نزدفضل مسجدوالى گلى لطيف آبادنمبر: ٩ ١٠ردمبر 1990ء

جواب

بسم (لائم (ارحم (الرحم الرحمي محترم ومكرم جناب تحريم المحرص الرحمي محترم ومكرم جناب تحريم احمد صديق صاحب سلام مسنون كے بعد گزارش ہے كہ جناب كا گرامى نامه ميرے ايك تحرير كردہ



(MAL)

چې فېرست «ې



جواب کے سلسلہ میں، جو ۹ رجون ۱۹۹۵ء کے اخبار جنگ میں شائع ہوا تھا، موصول ہوا، جس میں جناب نے ساعِ موتی ،حیات فی القبور،تعویذ گنڈے اورتوسل وغیرہ مسائل کے بارے میں اپنے موقف کے دلائل پیش کر کے مجھے ان کا جواب لکھنے کے بارے میں فر مایا ہے۔ اس نا کارہ نے اس فرقہ کو' خارجی فرقہ کے مشابہ' کہاہے، اس کی وجہ سائل کابیہ

فقرہ ہے

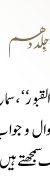
''افسوس کہ بیلوگ کافر ومشرک کے فتو کی کی ابتداءامام احمد بن حنبال سے کرتے ہیں، کہ ان عقائد کی ابتداء ان سے ہوئی ہے،اس کے بعدامام ابن تیمییّہ،ابن قیمٌسمیت تمام صالحینٌ ان کے فتویٰ کی ز دمیں آتے ہیں .....

خارجی لوگ بھی اپنے نظریات کے لئے قرآن کے حوالے دیتے تھے، اور صحابہ و تابعینؓ، جوان کے مزعومہ نظریات ہے متفق نہیں تھے، ان کو کا فرقر ار دیتے تھے، اگر آپ حضرات بھی امام ابوحنیفئہ امام شافعی ، امام احمد بن خنبال سے لے کرامام ربانی مجد دالف ثاثیًٰ، شاہ ولی اللّٰہ محدث دہلوئیؑ، مسند الہند شاہ عبدالعزیز محدث دہلوئیؑ تک اوران کے بعد کے تمام ا کابر واعاظم پر کا فرومشرک ہونے کا فتو کی صا در فرماتے ہیں ، توبلا شبہ آپ خارجی فرقہ کے مشابہ ہیں،اس صورت میں آپ کے دلائل پرغور کرنا اور آپ کے استدلال کی غلطی واضح كرنا بسود ب، كيونكه حديث نبوئ كرمطابق: "لا يعرف معروفا و لا ينكر منكرا الا ما اشرب من هواه!" آيكى باتكومان كے لئے تيار نہيں ہول كے، پس جبكوئى شخص اینے نظریہ پراتنا یکا ہو کہ اپنے سوا پوری امت کے اکا برواعاظم کو کا فرومشرک اور ب ایمان سمحقا ہو، اس سے کسی جزوی مسکے پر گفتگو کرنا کارِ عبث ہے، البتہ چند نکات آنجناب کی خدمت میں پیش کرتا ہوں، ان کی وضاحت فرمادی جائے تو إن شاء الله آنجناب کے ذکر کردہ مسائل پر بھی معروضات پیش کر کے آنجناب سے دادِ انصاف طلب كرول كاروضاحت طلب أموريه بين:











ا:....كيا آپ حضرات ان اكابر امت كوجو''حيات الانبياء في القبور''، ساعِ موتی ، اس قبر میں جس میں مردے کو دفن کیا جاتا ہے، حساب و کتاب یا سوال و جواب ہونے ،تعویذ گنڈے کے جواز اور وسیلہ وتوسل کے قائل ہیں، واقعۃ کا فرومشرک سجھتے ہیں؟ اورشرعاً ان کے وہ احکام ہیں جو کا فروں اور مشرکوں کے ہیں...؟

۲:..... تپ نے اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں

تحریفر مایاہے:

"ان سے بہتر مفسرہ ، محدثہ ، فقیہہ ، نطیبہ ، سب سے بڑی مؤرِّ ند، سب سے بڑی ماہرِ انساب شاید دُنیا میں اب تک کوئی پیدا نہیں ہوا، نہ مردوں میں، نہورتوں میں۔''

اگر مذکورہ بالا پانچ مسائل میں ہے کسی مسئلے کی وہ بھی قائل ہوں،تو کیا وہ بھی

آپ حضرات کے نز دیک-نعوذ باللہ- کا فرہ ومشر کہ ہوں گی ...؟ ٣:.....جوصحابه کرام ان مسائل میں آپ کےخلاف رائے رکھتے تھے، کیاوہ بھی

كافراورمشرك تھے..؟

،.....آپ نے اپنے خط میں حضرت امام ابوحنیفهٔ گا دوجگه حواله دیا ہے، حالانکه امام ابوحنیفة حیات فی القبر کے قائل ہیں،اورانہوں نے اس مسلے کوعقا کد میں ذکر کیا ہے، سوال بیہ ہے کہ امام ابوحنیف جھی اس عقیدہ کی وجہ سے کا فرومشرک ہوئے یانہیں ...؟

۵:....عابر کرام کے زمانے سے لے کرآج تک جوحفرات ان یا نچ مسائل کے قائل تھے، وہ تو آپ کی نظر میں کا فرومشرک تھے،اور جو کا فرومشرک کومسلمان سمجھے،وہ بھی کا فرہوتا ہے! تو کیا چودہ صدیوں کی امت میں کوئی ایبا فرد ہے جوان مسائل خمسہ کا قائل نہ ہو؟ یاان مسائل کے قائلین کومسلمان نہ سمجھتا ہو؟ اگر کچھ خوش قسمت افرادایسے ہیں ، جوآپ حضرات کے معیار کے مطابق مسلمان ہوں تو از راہ کرم ہرصدی کے دس دس افراد كنام لكهديجي !!!









۲:.....کافر ومشرک کے قول کا بھی اعتبار نہیں ، اوراس کی نقل وروایت بھی لائق اعتاد نہیں ، تو:

الف:.....قرآن کریم کانقلِ متواتر ہے منقول ہونا کیسے ثابت ہوگا؟ جبکہ ناقلین قرآن یا توان مسائلِ مختلف فیہ میں سے کسی نہ کسی مسئلے کے قائل ہیں، یا قائلین کوآپ کی طرح کا فرومشرک نہیں سجھتے، اور اُو پر نمبر: ۵ میں عرض کر چکا ہوں کہ کا فرومشرک کو کا فرنہ سجھتے والا بھی کا فرہے، گویا چودہ صدیوں کی ساری امت کا فرومشرک تھی، ان کا فروں اور مشرکوں کی تاب کس طرح لائقِ اعتاد ہوگی؟ اور اس سے استدلال کرنا کیسے مشرکوں کی تقل کی ہوئی کتاب کس طرح لائقِ اعتاد ہوگی؟ اور اس سے استدلال کرنا کیسے جائز ہوگا...؟

ب: ..... ٹھیک یہی سوال' صحیح بخاری' کے بارے میں ہوگا،اس میں بے شار روایتیں آپ کے کا فروں اور مشرکوں سے منقول ہیں، اور شیح بخاری کی جوسندہم تک پہنچی ہے۔ ان میں بھی بہت سے اکا برایسے ہیں جو آپ کے ان مسائل کے کلاً یا بعضاً قائل ہیں، سوال یہ ہے کہ بیشچ بخاری جو کا فروں اور مشرکوں کے ذریعہ ہم تک پہنچی، وہ کس طرح لائق اعتبار ہوسکتی ہے؟ اور اس سے استدلال کیونکر جائز ہوسکتا ہے؟ بلکہ خود امام بخاری بھی ان مسائل کے کلاً یا بعضاً قائل ہیں، وہ بھی آپ کے نزد یک کا فرومشرک ہوئے، پھر وہ امام احمد بن ضبل کے کلاً یا بعضاً قائل ہیں، اور شیح بخاری میں ان سے روایتیں لاتے ہیں، جبکہ امام احمد بن ضبل آپ کے نزد یک مرگر و ومشرکین ہیں، ایس ایسے خص کی کتاب کا کیا اعتبار؟ جو خود بھی مشرک ہو، اور مشرکوں کا شاگر دہھی ہو…!

ج: .....حدیث کی تھی وتفعیف کا جن اکابر پرمدار ہے، وہ ان مسائلِ خمسہ کے یا تو خود قائل تھے، کلاً او بعضاً، یا کم سے کم ان مسائل کے قائلین کو کا فرومشرک نہیں کہتے تھے، اندریں صورت کسی حدیث کو تھی یا موضوع قرار دینے کی کیا صورت ہوگی ...؟ ک: ..... جو فردیا فرقہ پوری امت کو کا فرومشرک تصور کرتا ہو، وہ مسلمان کیسے











موكا؟ اوراسلام كےأصول وفروع كس سے حاصل كر سے كا...؟

مجھے امید ہے کہ آپ ان سات سوالوں کواچھی طرح سوچ کر، ان کے جوابات رقم فرمائیں گے، پھر آپ کے اُصولِ موضوعہ کی روشنی میں بینا کارہ آپ کے مسائل کے بارے میں تبادلہ خیال کرےگا، والسلام!

قبرِاقدس پرساع کی حدود

س....قبررسولِ مقبول صلی الله علیه وسلم پر کھڑ ہے ہوکر درود شریف پڑھنا حضراتِ اکابرین دیو بند کا متفقہ عقیدہ ہے کہ حضور تخود ساعت فرماتے ہیں، سوال بیہ ہے کہ قبرِ اقدس پر ساع کی حدود کہاں تک ہیں؟

ا:.....آیا حجرهٔ عائشه کی حدود؟

۲:....حضور کے دور کی مسجد کی حدود؟

۳:.....دورعثانی کی مسجد کی حدود جب که مسجد کی توسیع کر کے حجرهٔ عائشہ <sup>\*</sup> کو

مسجد میں شامل کیا گیا؟

٧:....موجودهمسجر؟

۵:.....آئنده توسيع شده حدود مسجد؟

٢:....حضور كدور كاشهرمدينه؟

٤:....موجوده شهرمدينه؟

۸:..... تنده کاشهرمدینه؟

ج .....کہیں تصریح تو یا دنہیں ، اکا برسے سنا ہے کہ احاط مصحد شریف میں جہال سے بھی درود وسلام پڑھا جائے خود ساعت فرماتے ہیں ، مسجد کی حدود جہاں تک وسیع ہوں گی و بال تک ساعت کا حکم ہوگا ، اور جر ہ شریفہ کے قریب سے سلام عرض کرنا أقدر ب السی الأدب والمحبت ہوگا۔



MYN

جه فهرست «ج





# قبر کی شرعی تعریف

س.....ا: قبر کی شرعی تعریف کیا ہے؟ اگراس سے مراد شرعاً وہی زمینی گڑھا ہے تواس کے قبرِ شرعی ہونے پر کیا دلائل ہیں؟

س.....: منکرین حیات کہتے ہیں کہ بیار ھا شرعی طور پر قبرنہیں ہے، ورنہ ان افراد کے بارے میں کیا کہا جائے گاجنہیں جلادیا گیا یاغرق ہونے کے بعد سمندر کی محصلیاں کھا گئیں؟ س.......: اگر قبر ہے شری طور پریہی گڑھا مراد ہے تو ایک صالح کے لئے اس کی فراخی اور برے کے لئے اس کی تنگی ظاہری قبر کی طرح مشاہدے میں کیوں نہیں آتی؟ اُمید ہے کہ ایک طالب علم کی تسلی کے لئے مفصل اور باحوالۃ تحریفر مائیں گے۔

ج.....قبرے مرادیہی گڑھا ہے جس میں میت کو فن کیا جاتا ہے،اسی میں ثواب وعذاب ہوتا ہے،اس کے دلائل بہت ہیں چندایک کی طرف اشارہ کرتا ہوں:

ا:..... "ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:

ان العبد اذا وضع في قبره وتوليٰ عنه اصحابه انه ليسمع قرع نعالهم اتاه ملكان فيقعدانه الحديث."

(صیح بخاری ج:۱ ص:۱۸۴)

میّت کواسی قبر میں رکھا جاتا ہے،اسی میں وہ لوٹنے والوں کے جوتوں کی آ ہٹ سنتاہے،اسی میں اس کے پاس دوفر شتے آتے ہیں، جواسی قبر میں اسے بٹھاتے ہیں۔ ٢:..... "خرج النبي صلى الله عليه وسلم وقد

وجبت الشمس فسمع صوتاً، فقال: يهود تعذب في (بخاری ج:۱ ص:۱۸۴)

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے انہی قبروں سے عذاب کی آوازس کر فر مایا تھا کہ

یہودکوان کی قبروں میں عذاب دیا جار ہاہے۔

قبورها."







چلد د م



۳:..... "مر النبی صلی الله علیه و سلم علی قبرین فقال انهما لیعذبان .... الخ. " (بخاری ج: اص:۱۸۲)
آنخضرت صلی الله علیه و کلم انہی قبرول پر گزرے تصاورانہی کے بارے میں فرمایا تھا کہان دونوں کوعذاب ہور ہاہے۔

۳۱:.... "بینه النبی صلی الله علیه و سلم فی حائیط لبنی النه علیه و سلم فی حائیط لبنی النجار علی بغلة له و نحن معه اذ حادت به فکادت تلقیه و اذا اقبرة ستة او خمسة او اربعة ..... فقال: ان هذه الامة تبتلی فی قبورها، فلو لا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان يسمعكم من عذاب القبر الذی اسمع منه ....الخ." (صحیح مسلم ۲:۲ ص:۲۸) منه ....الخ." (صحیح مسلم ۲:۲ ص:۲۸) اس ظامر قبر کے عذاب سے آپ کی سواری بدکی تھی، اورانہی قبرول میں ان لوگوں کوعذاب دیا جارہا تھا اورانہی قبرول میں ان تم مردول کوفن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالی سے دعا کرتا کہ قبر کا جوعذاب میں سن رہا ہوں وہ تہیں بھی سنادیتا۔

۵:....."قولى: السلام على اهل الديار من المؤمنين والمسلمين." (صحح ح: اص ٣٣١٣)
"السلام عليكم يا اهل القبور."

(ترمذي ج: اص:۱۲۵)

"السلام عليكم دارقوم مؤمنين."

(ابوداؤر ج:٣ ص:٥٠١)

انہی قبور میں جانے والوں کوالسلام علیکم کہنے کا حکم ہوا، اورانہی قبور کو'' دار قوم مؤمنین'' فرمایا گیا۔







عِلد د عِلد د



قبر کا عذاب و ثواب عالم غیب کی چیز ہے، اس لئے اس کو ہماری نظروں سے
پوشیدہ رکھا گیا، جس طرح خواب کے احوال بیداری والوں سے پوشیدہ رہتے ہیں۔ جن
لوگوں کو دُن نہیں کیا جاتا کیا بعید ہے کہ ان کے لئے فضا ہی کو قبر بنا دیا جائے؟ بہر حال
عذابِ قبر کا انکار کرنایا نصوص کے برخلاف' قبر''میں تأویلیں کرنا تقاضائے ایمان وانصاف
کے خلاف ہے، والڈ اعلم!

عذابِ قبر کے اسباب

س ..... جناب مولانا صاحب! مسئلہ کچھ یوں ہے کہ میں نے جب سے مؤر خہ ۲۳ رنومبر ۱۹۹۱ء کے اخبار جنگ میں پینجر بڑھی:

'' دومر تنبه کحد کی زمین مل گئی، تیسری مرتبه سانپ اور

بچھونکل آئے۔

دوسانپوں نے میت سے لیٹ کراسے دوحصوں میں تقسیم کردیا، راولپنڈی کے قریب ایک میّت کی عبرت انگیز تدفین۔

راولپنڈی رجنگ رپورٹ) چند روز قبل پیرودھائی راولپنڈی کے قدیم قبرستان میں رونماہونے والے ایک عبرت انگیز اورنا قابلِ یقین واقعہ نے ایک میت کی تدفین کے لئے آنے والے سیٹروں افراد پر رفت طاری کردی ۔ تفعیلات کے مطابق ایک شخص کی میت کو جونہی قبر میں اُتارا گیا، لحد کی جگہ والی زمین یوں آپس میں مل گئی جیسے اسے کھودا ہی نہیں گیا تھا۔ وہاں موجود ایک عالم دین کی ہدایت پر دوسری قبر کھود کی گئی، مگر پھر ویسے ہی ہوا، اس پرتمام لوگوں نے استغفار کو ورد شروع کر دیا۔ مولوی صاحب کی ہدایت پر دوبارہ



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





لحد کھودنے کی کوشش کی گئی تواس جگہ ہے سانپ، پچھوا ور مختلف اقسام

کے کیڑے مکوڑے یوں نکلے جیسے کسی چشمے سے پانی اُبلتا ہے۔ مولوی
صاحب کی ہدایت پر میت کو قبر میں اُتار دیا گیا، میت کے قبر میں
رکھتے ہی ایک سانپ کمر کے پنچ سے کندھوں کے اُوپر سے، اور
دُوسرا سانپ پاؤں کے پنچ سے ہوتا ہوا اُوپر آیا اور دونوں سانپ
آپس میں مل گئے اور دیکھتے ہی دیکھتے میت دوٹکڑوں میں تقسیم ہوگئ،
جیسے اسے کسی آرے سے چیر دیا گیا ہو، یہ منظر دیکھتے ہی میت کے
ہمراہ آنے والے شیکڑوں لوگوں پرسکتہ طاری ہوگیا۔''

میں عجیب کیفیت میں مبتلا ہوگیا ہوں ،اورسو چہار ہتا ہوں کہ اس آ دمی نے ایسے کون سے گناہ کئے ہوں گے جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے اس کوالیمی سزا دی ، حالا نکہ آج کل کے معاشرہ میں گناہ عام ہوتے جارہے ہیں ، لیکن آخر کیا وجہ تھی جواس کواللہ تعالیٰ نے ایسی سزا دی ؟ بے شک اللہ کے جمید اللہ ہی جانتا ہے ، لیکن اگراس کے بارے میں کسی کتاب میں یا آپ کے علم میں ہوتو ضرور بتا کیں۔

ج .....عذا بِ قبر کا سبب کبیره گنا ہوں کا ارتکاب ہے، جو شخص کسی شکین کبیرہ گناہ کا مرتکب ہواور تو بہ کئے بغیر مرجائے، وہ قبر کے ہواناک عذا ب میں مبتلا کیا جاتا ہے۔خصوصاً جو شخص کسی اعلانیہ گناہ کا بغیر کسی جھجک کے مرتکب ہو،ا حکام شرعیہ کی تحقیر کرے، یا کمزوروں کے حقوق پا مال کرے،اس کے بارے میں زیادہ خدشہ ہے۔اللہ تعالی ہرمسلمان کواپنی پناہ میں رکھیں! احادیث وروایات میں بہت سے اہلِ معاصی کا عذا بِ قبر میں مبتلا ہونا مذکور ہے،ان سے چندوا قعات نقل کرتا ہوں:

۲۰۱: .... چغل خوری اور پیشاب سے پر ہیز نہ کرنا:

بہت میں احادیث میں مضمون آیا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم دوقبروں کے

M27

جه فهرست « خ







پاس سے گزرے، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: ان دونوں قبروں والوں کو قبر میں عذاب ہور ہا ہے، اور کسی بڑی بات پر عذاب نہیں ہور ہا ( کہ جس سے بچنا مشکل ہوتا )، ایک تو چغلی کیا کرتا تھا۔ ایک تو چغلی کیا کرتا تھا۔

اس مضمون کی احادیث متعدد صحابه کرام رضوان الله کیبهم اجمعین سے مروی ہیں۔

سن....كسي مسلمان كوناحق قتل كرنا:

متعدداحادیث میں یواقعہ منقول ہے کہ ایک جہاد میں ایک صاحب نے (جس کا نام محلم بن جثامہ تھا) کسی شخص کو باوجوداس کے کلمہ بڑھنے کے قبل کردیا۔ چند دن بعد قاتل کا نام محلم بن جثامہ تھا) کسی شخص کو باوجوداس کے کلمہ بڑھنے کے قبل کردیا۔ چند دن بعد قاتل کا انتقال ہوگیا، تو زمین نے اس کی لاش اُگل دی، متعدد بار فن کیا گیا، کیکن زمین ہر باراس کی لاش کو اُگل دی تی تھی۔ آنخضر سے صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر کیا گیا تو فر مایا کہ: زمین تو اس سے بر بے لوگوں کو بھی چھپالیتی ہے، کیکن اللہ تعالیٰ نے بیمنظرتم کو اس لئے دکھایا تاکہ تم کو آپس کی حرام چیزوں (جان و مال اور عزت و آبرو) کو پامال کرنے کے بارے میں تصحت و عبر سے ہو۔ (بیہی، دلائل نبوت جانہ ص:۲۹، مصنف عبدالرزاق جانا ص:۲۵، این ماجہ ص:۲۹، مصنف عبدالرزاق جانا ص:۲۵، این ماجہ ص:۲۵، مصنف عبدالرزاق جانا ص:۲۵، این ماجہ ص:۲۵، دلائل نبوت جانہ کی سے ۲۵، مصنف عبدالرزاق جانا ص:۲۵، مصنف عبدالرزاق جانا ص:۲۵، مصنف عبدالرزاق جانا ص

ہم:.....آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نام پر جھوٹ بولنا: متعدداحادیث میں آیا ہے کہ جن لوگوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نام پر جھوٹ بولا تھا،ان کی لاش کو بھی زمین نے قبول نہیں کیا، بلکہ باہراُ گل دیا۔

(صحیح بخاری ج:ا ص:۵۱۱ صحیح مسلم ج:۲ ص:۴۷۰، بیریقی، دلائل نبوت ج:۲ ص:۲۲۵)

۵:....جموٹی افواہیں پھیلانا:

صیحے بخاری میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک طویل خواب مذکور ہے، (اور انبیائے کرام علیہم السلام کا خواب بھی وحی ہوتا ہے ) جس میں برزخ کے بہت سے مناظر



rzm)

چە**فىرسى** ھې





دکھائے گئے۔اسی میں ہے کہ جھوٹی افواہیں پھیلانے والے کے بارے میں آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے دیکھا کہ زنبور سے اس کا ایک کلا گدی تک چیراجا تا ہے، پھر دُوسرے کلے کے ساتھ بھی یہی ہوتا ہے، اس کو پھر چیرتے ہیں، قیامت تک اس کے ساتھ یہی ہوتا رہے گا۔

### ٢:....قرآن كريم سيغفلت:

قرآن کریم سے خفلت کرنے والے کے بارے میں دیکھا کہ وہ لیٹا ہوا ہے، ایک شخص بڑا بھاری پچھر لئے اس کے سر پر کھڑا ہے، وہ پچھر سے اس کے سرکوا تنے زور سے پھوڑ تا ہے کہ وہ پچھرلڑ ھک کر دور جا گرتا ہے، وہ شخص دوبارہ پچھراُ ٹھا کر لاتا ہے، اتنے میں اس کا سرٹھیک پہلے کی طرح ہو چکا ہوتا ہے، قیامت تک اس کے ساتھ یہی کیا جائے گا۔

#### 2:....زا:

زنا کارمردوں اور عور توں کوایک غارمیں دیکھا جوتنور کی طرح نیچے سے فراخ اور اُو پر سے تنگ ہے، اس میں آگ جل رہی ہے، جب آگ کے شعلے بھڑ کتے ہیں تو وہ لوگ تنور کے منہ تک آ جاتے ہیں، اور جب آگ نیچے بیٹھتی ہے تو وہ لوگ بھی نیچے چلے جاتے ہیں، قیامت تک ان کے ساتھ یہی ہوتار ہے گا۔

#### ٨:.....سود كهانا:

سودخورکواس حالت میں دیکھا کہ وہ خون کی نہر میں کھڑا ہے، اور ایک شخص نہر کے کنارے پر کھڑا ہے، جس کے سامنے بہت سے پھر ہیں، جب وہ سودخورخونی نہر کے کنارے پر کھڑا تخص ایک پھراُ ٹھا کرزور سے اس کے منہ پر مارتا ہے، اوروہ پھرا پنی پہلی جگہ چلاجا تا ہے، قیامت تک اس کے ساتھ یہی معاملہ ہوتا رہے گا۔ امام بیہجی نے دلائل نبوت (ج:۲ ص:۳۹۲) میں حضرت ابوسعید خدری رضی امام بیہجی نے دلائل نبوت (ج:۲ ص:۳۹۲) میں حضرت ابوسعید خدری رضی







جِلد د م



الله عنه كى حديث نقل كى ہے، جس ميں چند مناظر كا ذكر ہے جوآ تخضرت صلى الله عليه وسلم كو شب معراج ميں دكھائے گئے، (حكيم الامت مولانا اشرف على تھانو گ نے نشر الطيب (ص: ٥٠ مطبوعة تاج كمپنى) ميں بھى اس حديث كونقل كياہے) وہ مناظر حسب ذيل ہيں:
9:....حلال جھوڑ كرحرام كھانے والے:

فرمایا: میں نے دیکھا کہ پچھ خوان رکھے ہیں، جن پر پاکیزہ گوشت رکھا ہے، مگر ان پر کوئی شخص نہیں اور دُوسر سے خوانوں پر سڑا ہوا، بد بودار گوشت رکھا ہے، ان پر بہت سے آدمی بیٹھے کھار ہے ہیں، جبرائیل علیہ السلام نے کہا: بیدوہ لوگ ہیں جو حلال کو چھوڑتے ہیں اور حرام کو کھاتے ہیں۔

ا:..... سود کھانے والے:

آ گے دیکھا کہ کچھ لوگ ہیں جن کے پیٹ کوٹھریوں جیسے ہیں، جب ان میں سے کوئی شخص اُٹھنا چا ہتا ہے تو فوراً گر پڑتا ہے، جبرائیل علیہ السلام نے کہا: میسود کھانے والے ہیں۔

اا:..... تتيمول كامال كھانے والے:

آ گے دیکھا کہ پچھلوگ جن کے ہونٹ اُونٹوں کے سے ہیں،اوروہ آگ کے انگارے نگل رہے ہیں، جوان کے اسفل سے (پاخانے کی جگہ سے) نکل رہے ہیں، جرائیل علیہالسلام نے بتایا کہ:بیروہ لوگ ہیں جو پتیموں کا مال ظلماً کھاتے ہیں۔

۱۲:....بد کارغورتیں:

آ گے دیکھا کہ پچھ عورتیں بپتانوں سے بندھی ہوئی لٹک رہی ہیں، جبرائیل علیہ السلام نے بتایا کہ: بیزنا کرنے والی بدکارعورتیں ہیں۔

سا:..... چغل خورعیب چین:

آ گے دیکھا کہ کچھلوگ ہیں جن کے پہلو سے گوشت کائکڑ اانہی کوکھلا یا جاتا ہے،



M20

جه فهرست «ج





جرائیل علیه السلام نے فرمایا کہ: بیغیبت کرنے والے، چغل خوراورعیب چین لوگ ہیں۔ امام بیہی رحمہ اللہ نے دلائل نبوت (ج:۲ ص:۳۹۸) میں واقعاتِ معراج ہی میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث نقل کی ہے، (جسےنشر الطیب میں واقعہ ششم کے ذیل میں نقل کیا ہے) اس میں مندرجہ ذیل مناظر کا ذکر ہے:

۱۲:.....نماز فرض سے روگر دانی کرنے والے:

فرمایا کہ: پھرایک قوم پر گزر ہوا، جن کے سر پھر سے پھوڑے جاتے ہیں، اور جب وہ کیلے جا کیتے ہیں تو کہلی حالت پر ہوجاتے ہیں اور اس کا سلسلہ ذرا بندنہیں ہوتا۔ آ تخضرت صلی الله علیه وسلم نے جبرائیل علیه السلام سے پوچھا کہ: بیکیا ما جراہے؟ انہوں نے بتایا کہ: بیوہ لوگ ہیں جوفرض نماز سے روگر دانی اور ستی کرتے ہیں۔

10:....ز كوة نه دين والے:

فرمایا: پھرایک ایسی قوم برگز رہوا جن کی شرمگا ہوں برآ گے بیچھے چیتھڑے لیٹے ہوئے تھے،اور وہ مویشیوں کی طرح چررہے تھے،اورزقوم اورجہنم کے پھر کھارہے تھے۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے یو چھا: بیکون لوگ ہیں؟ جبرائیل علیه السلام نے کہا کہ: بیروہ لوگ ہیں، جواپنے مالوں کی زکو ۃ ادانہیں کرتے اوراللہ تعالیٰ نے ان پرظلم نہیں کیا،اورآپ کاربّ بندوں برظلم کرنے والانہیں۔

١٢:....غيرعورتول سے آشنائی کرنے والے:

فرمایا: پھرایک ایسی قوم پر گزر ہوا، جن کے سامنے ایک ہنڈیا میں یکا ہوا گوشت رکھاہے،اورایک ہنڈیا میں کیا سڑا ہوا گوشت رکھاہے،وہلوگ اس سڑے ہوئے گوشت کو کھا رہے ہیں،اور ریکا ہوا گوشت نہیں کھاتے۔آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: بیکون لوگ ہیں؟ جبرائیل علیہالسلام نے کہا کہ: یہ آپ کی امت میں سے وہ مرد ہے جس کے پاس حلال طیب بیوی ہواور پھروہ نایا کعورت کے پاس جائے ،اسی میں وہ عورت ہے جواپنے









حلال طیب شوہر کے پاس سے اُٹھ کرکسی نا پاک مرد کے پاس جائے اور رات کواس کے یاس رہے یہاں تک کے مجہ ہوجائے۔

<u> ۱۷:.....لوگوں کے حقوق ادانہ کرنے والا:</u>

فرمایا: پھراکی شخص پرگزرہوا، جس نے ایک بڑا کٹھالکڑیوں کا جمع کررکھاہے، وہ اس کواٹھانہیں سکتا، اور وہ اس میں اور لالا کرلا دتا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ: بیکون شخص ہے؟ جبرائیل علیہ السلام نے کہا کہ: بیآ پ کی امت کا وہ شخص ہے جس کے ذمہ لوگوں کے بہت سے حقوق اور امانتیں ہیں، جن کے ادا کرنے پروہ قادر نہیں اور وہ اور زیادہ لا دتا چلاجا تا ہے۔

١٨:.....فتنهانگيزخطيب اور واعظ:

پھرآپ سلی اللہ علیہ وسلم کا گزرا یک الیی قوم پر ہواجن کی زبانیں اور ہونٹ آہنی مقراضوں سے کاٹے جارہے ہیں، اور جب کٹ چکتے ہیں تو پھر سابقہ حالت پر ہوجاتے ہیں، اور بیسلسلہ بند نہیں ہوتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ: یہ کون لوگ ہیں؟ جبرائیل علیہ السلام نے بتایا کہ: یہ گمراہی میں ڈالنے والے فتندائگیز خطیب اور واعظ ہیں۔

بڑی بات کہہ کرنا دم ہونے والا:

پھرآپ صلی اللہ علیہ وسلم کا گزرایک چھوٹے پھر پر ہواجس میں سے ایک بڑا بیل فکتا ہے، پھروہ بیل دوبارہ اندر جانا چاہتا ہے مگر نہیں جاسکتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ: یہ کیا ہے؟ جبرائیل علیہ السلام نے بتایا کہ: یہ اس شخص کا حال ہے جوایک بڑی بات منہ سے فکالے، پھرنا دم ہوکراس کو واپس لینا چاہے، مگر اس کے واپس لینے پر قادر نہیں۔

۲۰:....ملاوٹ کرنے والا:

حافظ ابن قیمٌ نے کتاب الروح میں اور حافظ جلال الدین سیوطیؓ نے شرحِ



**MZZ** 

جه فهرست «ج





صدور میں حافظ ابن الی الدنیّا کی کتاب القبورے بیرواقعہ فل کیاہے کہ:عبدالحمید بن محمود کہتے ہیں کہ: میں حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کی خدمت بیٹھا تھا، اسنے میں کچھ لوگ آئے اور ذکر کیا کہ: ہم لوگ حج کے لئے آئے تھے، ہمارے ایک رفیق کا انتقال ہوگیا، ہم نے اس کے لئے قبر کھودی اور لحد بنائی ، جب لحد سے فارغ ہوئے تو دیکھتے کیا ہیں کہاس میں ایک کالا ناگ بیٹھا ہے، وہ اتنا بڑا تھا کہ اس نے پوری لحد بھر رکھی تھی۔ ہم نے دُوسری جگه قبر کھودی تو وہاں بھی وہی کالا ناگ موجود تھا۔حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فر مایا کہ: پیکالا ناگ اس کے گلے کا طوق ہے، جواس کو پہنایا جائے گا ، جاؤ! جوقبریںتم نے کھود رکھی ہیں،انہی میں ہے کسی میں فن کر دو، پس قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے! اگرتم اس قبر کے لئے ساری زمین بھی کھود ڈالوتو پیکالا ناگ تہہیں ہر جگہ موجود ملے گا۔ چنانچہ ہم واپس گئے اور مردے کوانہی گڑھوں میں سے ایک میں دفن کر دیا۔ جب ہم جے سے واپس لوٹے تو ہم نے اس کا سامان اس کے گھر پہنچایا اوراس کا قصہ سنایا ، اوراس کی ہیوی سے بوچھا کہ: پیشخص کیاعمل کرتا تھا؟اس نے بتایا کہ:غلّہ فروخت کرتا تھا،روزانہ گھر کی ضرورت کاغلّہ نکال لیتااوراتنی مقدار چھٹائی کا بھوسہ خرید کراس میں ملادیا کرتا تھا۔ ( کتابالروح ص:۱۲۳،شرح صدور ص:۵۵)

## ۲۱:.....مال کی گستاخی کرنے والا:

حافظ سیوطی کے شرح صدور میں ،اصبہانی کی ترغیب وتر ہیب کے حوالے سے عوام بن حوشب سے نقل کیا ہے کہ میں ایک دفعہ ایک قبیلے میں گیا ، اس کے قریب ایک قبرستان ہے ،عصر کے بعد کا وقت ہوا تو ایک قبر پھٹی اور اس میں سے ایک شخص نکلا ، جس کا سرگدھے کے سرجیسا تھا اور باقی بدن انسان جیسا تھا ، اس نے تین مرتبہ گدھے کی سی آواز نکالی ، پھر قبر بند ہوگئی ۔ میں نے لوگوں سے اس کے بارے میں دریا فت کیا تو بتایا گیا کہ یہ شخص شراب نوشی کیا کرتا تھا ، جب شام ہوتی تو اس کی والدہ اس کو کہا کرتی کہ: بیٹا! اللہ



**فهرست** ﴿ ﴾







سے ڈرو!اس کے جواب میں بہ کہتا کہ: تو گدھے کی طرح ہیں تتی ہے! بیشخص عصر کے بعد مرا،اسی دن سے آج تک روزانہ عصر کے بعداس کی قبر پھٹتی ہے اور وہ گدھے کی طرح تین مرتبہ ہیں تا ہے،اس کے بعداس کی قبر بند ہوجاتی ہے۔

٢٢: ..... بغير طهارت كنماز براصخ اور مظلوم كي مددنه كرنے والا:

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ایک بندے کو قبر میں سو
کوڑے لگانے کا حکم ہوا، وہ اللہ تعالی سے سوال و دعا کرتار ہا، بالآخر تخفیف ہوتے ہوتے
ایک کوڑارہ گیا، اس کے کوڑا لگاتو پوری قبرآگ سے بھرگئی، جب بیعذاب ختم ہوا اور اسے
ہوش آیا تو اس نے فرشتوں سے پوچھا کہ: تم لوگوں نے کس گناہ پر مجھے کوڑالگایا؟ انہوں نے
جواب دیا کہ: تو نے ایک دن نماز بغیر وضو کے پڑھی تھی، اور تو ایک مظلوم کے پاس سے گزرا
تھا، مگرتو نے اس کی مدنہیں کی تھی۔
(مشکل الآثار ج: ۲ ص: ۱۳۱)

٢٣: .... صحابه كرام كوبرا كهني والا:

ابن الب الدنیا نے کتاب القور میں ابواسحاتی ہے نقل کیا ہے کہ: مجھے ایک میت کو عنسل دینے کے لئے بلایا گیا، میں نے اس کے چہرے سے کپڑا ہٹایا تو دیکھا کہ ایک بڑا ہھاری سانپ اس کی گردن میں لیٹا ہواہے، میں واپس آگیا، اس کو قسل نہیں دیا، پس لوگوں نے ذکر کیا کہ یہ شخص صحابۂ کو برا کہا کرتا تھا۔ (کتاب الروح ص: ۱۲۸، شرح صدور ص: ۵۵) اس قتم کے اور بہت سے واقعات کتاب الروح اور شرح صدور میں نقل کئے ہیں۔ حافظ ابن قیم نے کتاب الروح میں ان اسباب کو نصیل سے لکھا ہے، جوعذا بقبر کا سبب ہیں، یہاں ان کی عبارت کا ترجمہ نقل کرتا ہوں۔

عافظابن قيم رحمه الله لكصة بين:

"نوال مسله: ....سائل كاييسوال كهوه كون سے اسباب بيں جن كى وجہ سے قبر

والول كوعذاب ہوتاہے؟









اس کا جواب دوطرح پرہے: ایک مجمل اورایک مفصل۔

مجمل جواب: تویہ ہے کہ اہل قبور کوعذاب ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کے جہل پر، اس کے حکم کوضائع کرنے پر اور اس کی نافر مانیوں کے ارتکاب پر۔ پس اللہ تعالیٰ سے الیں رُوح کوعذاب نہیں دیتے جس کو اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل ہو، اور جو اللہ تعالیٰ سے محبت رکھتی ہو، اس کے حکم کی تعمیل کرتی ہو، اور اس کی منع کی ہوئی چیزوں سے پر ہیز کرتی ہو، اور نہا لیے بدن کوعذاب دیتے ہیں، جس میں ایسی پاکیزہ رُوح ہو، کیونکہ قبر کا عذاب اور آخرت کا عذاب بندے پر اللہ تعالیٰ کے غضب اور ناراضی کا اثر ہے۔ پس جس شخص نے آخرت کا عذاب بندے پر اللہ تعالیٰ کے غضب اور ناراض کیا، پھر تو بہ کئے بغیر مرگیا تو جس قدراس نے اللہ تعالیٰ کو ناراض کیا تھا، اس کے بھار راس کو برزخ میں عذاب ہوگا۔ پس کوئی کم لینے والا ہے اور کوئی زیادہ لینے والا ہے ، اور کوئی تکذیب کرنے والا۔

رہامفصل جواب! تو آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دوشخصوں کے بارے میں بتایا جن کوقبر میں عذاب ہور ہاتھا کہ ایک چغل خوری کر کے لوگوں کے درمیان فساد ڈالٹا تھا، اور دُوسرا پیشاب سے پر ہیز نہیں کرتا تھا۔ پس مؤخر الذکر نے طہارت واجبہ کوترک کیا، اور اول الذکر نے اپنی زبان سے ایسے سبب کا ارتکاب کیا جولوگوں کے درمیان فتنہ اور شرانگیزی کا باعث ہو، اگر چہوہ تھی بات ہی نقل کرتا تھا۔ اس میں اس بات پر سنبیہ ہے کہ جو شخص جھوٹ طوفان اور بہتان تراشی کے ذریعہ لوگوں کے درمیان فتنہ ڈالنے کا سبب بنے، شخص جھوٹ طوفان اور بہتان تراشی کے ذریعہ لوگوں کے درمیان فتنہ ڈالنے کا سبب بنے، اس کا عذاب چغل خور سے بھی بڑھ کر ہے، جیسا کہ پیشاب سے پر ہیز نہ کرنے میں اس پر سنبیہ ہے کہ جو شخص نماز کا تارک ہو، کہ پیشاب سے صفائی حاصل کرنا جس کے واجبات و سنبیہ ہے کہ جو شخص نماز کا تارک ہو، کہ پیشاب سے صفائی حاصل کرنا جس کے واجبات و

اور حضرت ابن مسعود رضی الله عنه کی حدیث میں اس شخص کا قصه گزر چکا ہے که جس کی قبر پر ایک کوڑا مارا تو وہ آگ سے بھرگئی ، کیونکہ اس نے ایک نماز بغیر طہارت کے پڑھی تھی ،اوروہ مظلوم کے پاس سے گزرا تھا مگراس کی مدذ ہیں کی تھی۔

شروط میں سے ہے،اس کا دبال اس سے بھی بڑا ہوگا۔



چە**فىرىت** «





اور سچے بخاری میں حضرت سمرہ بن جندب رضی اللّٰدعنه کی حدیث بھی گزر چکی ہے، جس میں جھوٹی افوا ہیں پھیلانے والے کے عذاب کا ذکر ہے۔ نیز اس شخص کے عذاب کا جو قرآن پڑھ کررات کوسور ہتا ہےاور دن کواس پڑمل نہیں کرتا۔ نیز بدکا رمرد وں اورعورتوں کا عذاب اور سود کھانے والے کا عذاب جن کا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے برزخ میں مشابده فرمايابه

اور حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث بھی گزر چکی ہے،جس میں بڑے پھر کے ساتھ ان لوگوں کے سرپھوڑنے کا ذکر ہے جونماز میں سستی کیا کرتے تھے، اورز کو ۃ نہ دینے والوں کا ذکر ہے کہ وہ جہنم کے زقوم اور پھروں کو چررہے تھے، اور جوزنا کاری کی وجہ سے سڑا ہوا بد بودار گوشت کھار ہے تھے،اور فتنہ پرور گمراہ کرنے والےخطیبوں اور واعظوں کا ذکرہے جن کے ہونٹ آ ہنی مقراضوں سے کاٹے جارہے تھے۔

اور حضرت ابوسعیدرضی الله عنه کی حدیث بھی گز رچکی ہے جن میں چندا ہل جرائم کے عذاب کا ذکر ہے، بعض کے پیٹ کوٹھر یوں جیسے تھے، اور آلِ فرعون (جہنمیوں) کے قا فلے ان کوروندرہے تھے، بیسود کھانے والے ہیں۔بعض کے منہ کھول کران میں آگ کے اُنگارے ٹھونسے جارہے تھے جوان کے اسفل سے نکل جاتے تھے، یہ تیموں کا مال کھانے والے ہیں بعض عورتوں پیتانوں سے بندھی ہوئی لٹک رہی تھیں، یہ بدکارعورتیں ہیں۔بعض کے پہلوؤں سے گوشت کاٹ کرانہی کو کھلایا جارہا تھا، پیفیبت اور عیب چینی كرنے والے ہیں۔بعض كے تانبے كے ناخن ہیں، جن سے وہ اپنے چہروں اورسينوں كو چھیل رہے ہیں، بیرہ اوگ ہیں جولوگوں کی عزت وآبرو سے کھیلتے ہیں۔اور آنخضرت صلی الله عليه وسلم نے ہمیں بتایا کہ جس غلام نے خیبر کے مال غنیمت سے ایک چا درہ چرالیا تھا،وہ چا درہ اس کی قبر میں بھڑ کتی ہوئی آ گ بن گیا، باوجود یکہ مال غنیمت میں خوداس کا بھی حق تھا۔ابغور کیجئے! کہ جو شخص دُوسرے کا مال ناحق ہڑ پ کر جائے،جس میں اس کا کوئی حق نہیں،اس کا کیا حال ہوگا...؟











خلاصه: ..... بير كه قبر كاعذاب دل، آنكه، كان، منه، زبان، پيپ، شرمگاه، ہاتھ، یا وَں اور پورے بدن کے گنا ہوں پر ہے، پس جن لوگوں کوقبروں میں عذاب ہوتا ہے، وہ بیہ

ا ... چغل خور ۲ ... جموث بولنے والا ۳ ... غیبت کرنے والا ۲ ... جموٹی گواہی دینے والا۔ ۵: ..کسی یاک دامن پر تہمت لگانے والا۔ ۲: ..اوگوں کے درمیان فتنہ وفساد ڈ النے والا ۔ ۷:..اوگوں کو بدعت کی طرف بلانے والا۔ ۸:...اللہ تعالی اوراس کے رسول کے نام پرالی بات کہنے والا جس کا اس کوعلم نہیں۔ 9:...اینی گفتگو میں گپ تراثی کرنے والا - • ا:.. سود کھانے والا ۔ اا: .. تیموں کا مال کھانے والا ۔ ۱۲:.. رشوت، بھتہ وغیرہ کے ذر بعيرام كهانے والا ـ١١٠:..مسلمان بھائى كا مال ناحق كھانے والا ـ١١٠:..اسلامى مملكت کے غیرمسلم شہری کا مال ناحق کھانے والا۔ ۱۵:...نشہ پینے والا۔ ۱۲:...ملعون درخت کا لقمہ کھانے والا۔ کا:..زانی۔ ۱۸:..لوطی۔ ۱۹:...چور۔ ۲۰:..خیانت کرنے والا۔ ۲۱:..عہد شکنی کرنے والا ۲۲-... دھوکا دہی کرنے والا ۲۳۰:.. جعل سازی اور مکر وفریب کرنے والا۔ ۲۲:...سود لینے والا ۲۵:..سود دینے والا ۲۰:..سود کی تحریر لکھنے والا ۲۵:...سود کی گواہی دینے والا۔ ۲۸:...حلالہ کرنے والا۔ ۲۹:...حلالہ کرانے والا۔ ۳۰:...اللہ تعالیٰ کے فرائض کو ساقط کرنے اور حرام چیزوں کاارتکاب کرنے کے لئے حیلے کرنے والا۔ ۳۱ ... مسلمانوں کو ايذا پہنچانے والا۔٣٢٪..ان كے عيوب كى الوه لكانے والا۔٣٣٣...حكم اللي كےخلاف فيصلے کرنے والا۔۳۳:...شریعت کےخلاف فتوے دینے والا۔۳۵:...گناہ اورظلم کے کام میں رُوس ہے کی مدد کرنے والا۔ ۳ س:..کسی کو ناحق قتل کرنے والا۔ ۳۳:...اللہ کے حرم میں الحاد اور کج روی اختیار کرنے والا۔۳۸:...الله تعالیٰ کےاساء وصفات کے حقائق کو بدلنے والا۔ <mark>۳9</mark>...اسائے الٰہی میں کج روی اختیار کرنے والا۔ ۲۰...اپنی رائے کو،اینے ذوق کواوراپنی سیاست کورسول الله صلی الله علیه وسلم کی سنت پر مقدم کرنے والا۔ ۱۲:.. نوحه کرنے والی









عورت ٢٣٠ ... نوحه كوسننے والا ٣٣٠ ... جہنم ميں نوحه كرنے والے، لعني راگ گانے والے، سننے والے جس کواللہ تعالیٰ نے اوراس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے حرام قرار دیا ہے۔ ۴۶۰...راگ سننےوالے ۱۳۵۰... قبروں پرعمارتیں بنانے والےاوران پر قندیلیں اور چراغ روثن كرنے والے-۴۶ ... ناپ تول ميں كمي كرنے والے كه جب لوگوں سے اپناحق ليتے ہیں تو پورا لیتے ہیں، اور جب لوگوں کو دیتے ہیں تو کم دیتے ہیں۔ ہے،...جہار اور سرکش لوگ۔ ۴۸ :...متکبرلوگ ۔ ۴۹ :... ریا کارلوگ۔ • ۵ :... لوگوں کی عیب چینی کرنے والے۔ ıه:...ناحق کا جھگڑااورکٹ ججتی کرنے والے -ar:...سلف صالحین (صحابیٌّوتا بعینٌّ اورائمہ دین ) برطعن کرنے والے۔۵۳ :...جولوگ کا ہنوں، نجومیوں اور قیاف شناسوں کے پاس جاتے ہیں، ان سے سوال کرتے ہیں، اور جو کچھ پیلوگ بتا کیں اس کو پیج جانتے ہیں۔ ۵۲:...ظالموں کے مددگار، جنہوں نے اپنی آخرت کو دوسروں کی دُنیا کے عوض چے دیا۔ ۵۵...و و خض که جبتم اس کوالله تعالی کاخوف دلا وَاورالله تعالیٰ کا نام لے کرنصیحت کرو، تو بازندآئے،اور جباس کے جیسی مخلوق سے ڈراؤاور بندوں کا خوف دلاؤ توباز آ جائے۔ ۵۲ ....و و خص که جب اس کو الله تعالی اور اس کے رسول صلی الله علیه وسلم کے کلام کے حوالے سے ہدایت کی جائے ، تو ہدایت برنہ آئے اوراس کی طرف سراُ ٹھا کر بھی نہ دیکھے، اور جب اس کوکسی ایسے شخص کی بات پہنچے جس کے ساتھ وہ حسن طن رکھتا ہے( حالانکہ وہ صحیح بات بھی کہدسکتا ہے اور غلط بھی ) تو اس کی بات کوخوب مضبوطی سے پکڑ لے اور اس کی مخالفت نه کرے۔ ۵۷:...و چخص که جب اس کے سامنے قر آن پڑھا جائے تواس سے متأثر نه ہو، بلکہ بسااوقات اس سے گرانی محسوں کرے،اور جب وہ شیطان کا قرآن (لیمن گانا اورقوالی ) سنے، جوزنا کامنتر اور نفاق کا مادہ ہے،تواس کا جی خوش ہو جائے اوراس پراس کووجد آنے لگے،اوراس کے دل سے خوشی کے مظاہر پھوٹے لگیں،اوراس کا جی جاہے کہ گانے والا بس گاتا ہی جائے ،خاموش نہ ہو۔ ۵۸:...اور ایسا شخص جواللہ تعالیٰ کی قتم کھا کر تو ڑ



جه فهرست « ا







ڈالے(اور توڑنے کی پروانہ کرے) مکین یہی شخص اگر کسی بہادر کی قتم کھالے، یااپنے شخ سے بری ہونے کی قتم کھالے، یا اپنے کسی عزیز وقریب کی قتم کھالے، یا جواں مردی کی قتم کھالے، پاکسی ایسے شخص کی زندگی کی قتم کھائے جس سے وہ محبت رکھتا ہے اوراس کی تعظیم کرتاہے، توقشم کھانے کے بعداس کوتوڑنے کے لئے سی طرح بھی آ مادہ نہ ہو،خواہ اس کو کتنا ہی ڈرایا دھمکایا جائے۔ ۵۹:... کھلے بندوں گناہ کرنے والا، جواینے گناہ پرفخر کرے اور اینے ہم جولیوں کے مقابلے میں کثرت سے اس گناہ کوکرے۔ • ۲:...اییا شخص جس کوتم ا پینے مال اور اہل وعیال پرامین نہ بناسکو۔ ۲۱:...ایسا برخلق اور بدزبان آ دمی کہ لوگ اس کی بدزبانی اورشرہے ڈرتے ہوئے اس کومنہ نہ لگا ئیں۔ ۲۲:... جو شخص کہ نماز کو آخری وقت تک مؤخر کردے،اور جب نماز پڑھے تو چارٹھونگے لگالے اوراس میں اللہ کا ذکر نہ کرے،مگر بہت کم ۔ ١٣٤: ... جو شخص كه خوش دلى كے ساتھ زكوة ادانه كرے ـ ١٣٠: ... حج كى وسعت كے باوجود حج نه کرے۔۲۵:...قدرت کے باوجوداینے ذمہ کے حقوق ادانہ کرے۔۲۲:...جو شخص دیکھنے میں، بولنے میں، کھانے پینے میں، چلنے پھرنے میں احتیاط اور پر ہیز گاری سے کام نہ لے۔ ۲۷:... جوشخص مال کے حاصل کرنے میں اس کی پروانہ کرے کہ حلال سے آیا ہے یا حرام ہے؟ ۲۸:...جو تخص صلدرحی نہ کرے، نہ ملکین پر رحم کرے، نہ بیوہ پر، نہ تیم پر، نہ جانوروں اور چویاؤں پر، بلکہ یتیم کود ھکے دے، مسکین کوکھانا کھلانے کی ترغیب نہ دے، لوگوں کو دکھانے کے لئے عمل کرے اور برتنے کی چیزوں سے بھی لوگوں کومنع کرے۔ ۲۹:...اور جو څخص کهاینے عیب کے بجائے لوگوں کے عیوب میں ،اوراینے گناہ کے بجائے لوگوں کے گنا ہوں میں مشغول ہو۔ پس ان تمام لوگوں کواور ان جیسے دُ وسر بےلوگوں کوان جرائم پرقبرمیں عذاب ہوتا ہے،ان جرائم کی قلت و کثرت اور صغیرہ و کبیرہ ہونے کے مطابق چونکہ اکثر لوگ ان جرائم کے مرتکب ہیں،اس لئے اہل قبور کی اکثریت عذابِ قبر میں مبتلا ہے،اورعذابِ قبر سے نجات پانے والے بہت کم لوگ ہیں۔ پس قبریں باہر سے مٹی نظر آتی



چە**ڧ**ېست ﴿ جَ







ہیں، لیکن ان کے اندر حسرتیں ہیں اور عذاب ہے۔ باہر مٹی اور منقش پھروں سے بنی ہوتی ہیں، لیکن ان کے اندر مصائب کے پہاڑ اور سانپوں اور پچھوؤں کی بھر مار ہے، وہ حسرتوں میں ایسی اُبل رہی ہیں، جیسے ہنڈیا اُبلتی ہے، اور ایسا ہونا بھی جاہئے کیونکہ اہل قبور کے میں ایسی اُبلی جو اور آیا وور کے درمیان اور ان کی خواہشوں اور آرزوؤں کے درمیان دیوار حائل ہوگئ ہے، اللہ کی قتم! قبریں ایساوعظ کہدرہی ہیں کہ انہوں نے کسی واعظ کے لئے بولنے کی گنجائش نہیں چھوڑی، اور وہ پکار پکار کہدرہی ہیں کہ:

''اے دُنیا کے آباد کرنے والو! تم ایسے گھر کو آباد کررہے ہوجس ہوجو بہت جلد زوال پذیر ہے، اور تم اس گھر کو ویران کررہے ہوجس میں تم بڑی تیزی سے نتقل ہورہے ہو، تم نے ان گھروں کو آباد کیا جن کے منافع اور سکونت دوسروں کے لئے ہے، اور تم نے ان گھر دور ٹیس ویران کیا کہ تمہاری رہائش ان کے سوا اور کہیں نہیں، یہ گھر دوڑ میں ایک دُوسر ہے ہے آگے نکلنے کا ہے، یہاں اعمال امانت رکھے جاتے ہیں، یہ گھتی کا بڑے ہے، یہ عبرتوں کا محل ہے،'' جنت کے باغیجوں میں سے ایک گڑھا!''(یہ تے ایک باغیچ ہے، یا دوز خ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا!''(یہ آخری فقرہ حدیثِ یاک کا ایک جملہ ہے)۔''

عذابِ قبر كے سلسله میں چند ضروری گزارشات:

ا: .....الله کی پناه! قبر کے عذاب کا منظر بڑا ہی ہولناک اورخوفناک ہے! بندے کو چاہئے کہ اپنی قبر سے غافل نہ ہو، اور کوئی ایسا کام نہ کرے جوعذابِ قبر کا موجب ہو۔ حدیث میں ہے کہ حضرت امیر المؤمنین عثمان رضی اللہ عنہ کسی قبر پر جاتے تو اتنا روتے کہ ریش مبارک تر ہوجاتی، عرض کیا گیا کہ: آپ جنت و دوزخ کے تذکرے سے اتنا نہیں









روتے جتنااس سےروتے ہیں؟ فر مایا کہ: میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شادخود ساہےکہ:

> "ان القبر أوّل منزل من منازل الآخرة! فان نجلي منه، فما بعده أيسر منه، ان لم ينج منه فما بعده أشد منه! قال: وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما رأيت منظرًا قط الا والقبر أفظع منه! رواه الترمذي وابن (مشكوة ص:٢٦) ماحة."

> ترجمہ:.....' قبر آخرت کی منزلوں میں سے پہلی منزل ہے! پس اگراس سے نجات مل گئی تو بعد کی منزلیں اِن شاءاللہ اس سے زیادہ آسان ہوں گی، اور اگر اس سے نجات نہ ملی تو بعد کی منزلیں اس ہے بھی مشکل ہوں گی! اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ: میں نے کوئی منظر قبر سے زیادہ ہولنا کنہیں دیکھا!''

> صحیح بخاری وضیح مسلم میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ:

"ان يهو دية دخلت عليها فذكرت عذاب القبر، فقالت لها: اعاذك الله من عذاب القبر! فسألت عائشة رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عذاب القبر، فقال: نعم! عذاب القبرحق. قالت عائشة: فما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد صلى صلوة الا تعوذ (مشكوة ص:٢٥) بالله من عذاب القبر. متفق عليه."

ترجمہ:..... 'ایک یہودی عورت ان کے یاس آئی،اس نے حضرت عا ئشەرضى اللاعنها كود عا دى كەللاتغالى آپ كوعذابٍ قبر











سے پناہ میں رکھیں ۔حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ:
میں نے اس یہودی عورت کا قصہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ذکر
کیا تو فرمایا کہ: ہاں! عذا بے قبر برحق ہے۔حضرت عائشہ رضی اللہ
عنہا فرماتی ہیں کہ: میں نے نہیں دیکھا کہ اس واقعہ کے بعد
آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی الیی نماز پڑھی ہوجس میں
عذا بے قبر سے بناہ نہ مانگی ہو۔''

حضرت عا نشه صدیقه رضی الله عنها کاارشاد ہے کہ:

"ويل لأهل المعاصى من اهل القبور! تدخل عليهم فى قبورهم حيات سود، اودهم حية عند رأسه وحية عند رأسه وحية عند رجليه، يقرصانه حتى يلتقيا فى وسطه فى البرزخ الذى قال الله تعالى: ومن ورائهم برزخ الى يوم يبعثون."

(تفییرابن کثیر ج:۳ ص:۲۵۵)

ترجمہ: ...... ' ہلاکت ہے اہل قبور میں سے اہل معاصی کو!
کا لے سانپ ان کی قبروں میں داخل ہوتے ہیں، ایک سانپ سرکی
جانب سے اور دُوسرا سانپ پاؤں کی جانب سے، دونوں طرف
سے مردے کو کاٹے ہیں، یہاں تک کہ درمیان میں آکر مل جاتی ہیں
(اور مردے کے دو گلڑے کردیتے ہیں)، پس میہ ہے برزخ کا وہ
عذاب جس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں: اور ان کے
ورے ایک آٹے ہاس دن تک کہ لوگ اُٹھائے جا ئیں گے۔'
۲: ....عذا ہے قبر کا تعلق چونکہ دُوسرے جہان سے ہے، جس کو برزخ کہا جا تا



جهه فهرست «ب





ہے، اوراس کواللہ تعالیٰ نے اہل دُنیا سے پردہُ غیب میں رکھا ہے، چنانچیآ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے:

"ان هذه الامة تبتلی فی قبورها، فلو لا ان لا تدافنوا لدعوت الله ان یسمعکم من عذاب القبر الذی اسمع منه."

(صححملم ج:۲ ص:۲۸۲)

ترجمه: "ابل قبورکوان کی قبرول میں عذاب ہوتا ہے، اوراگریا ندیشہ نہ ہوتا کہ تم لوگ مردول کو فن کرنا چھوڑ دو گے تو میں سنتا اللہ تعالی سے دعا کرتا کہ تمہیں بھی عذاب قبر سنادے جو میں سنتا ہوں۔"

(صححملم ج:۲ ص:۲۸۲)

لیکن اللہ تعالی، بندوں کی عبرت کے لئے بھی بھی عذابِ قبر کا مشاہدہ بھی کرادیتے ہیں (جیسا کہ چندواقعات اُوپر گزر چکے ہیں)، واقعہ یہ ہے کہ اگراس قتم کے واقعات جمع کئے جائیں توایک شخیم کتاب بن سکتی ہے۔

س: ....عذابِ قبرے بچنے کے لئے چندا مور کا اہتمام ضروری ہے:

اوّل: ..... بیکه ان تمام اُمور سے اجتناب کیا جائے جوعذابِ قبر کا سبب ہیں، اور جن کا خلاصہ اُور بین تمام گناہوں سے اور جن کا خلاصہ اُور بین قیم رحمہ اللہ کے کلام میں گزر چکا ہے، حاصل بیک تمام گناہوں سے بیجنے کی کوشش کی جائے۔

دوم: ..... بید که جو کوتا بهیال اور لغزشین اب تک بهوچکی بین، صدقِ دل سے ان سے تو به کی جائے، اور جوحقوق اپنے ذمہ بول ان کوا ہتمام سے ادا کیا جائے، اگر کسی کوایذ ا پہنچائی بہوتو اس سے معافی تلافی کرائی جائے، غرضیکہ آدمی ہمیشہ اس کوشش میں لگارہے کہ جب وہ دُنیا سے رُخصت بہوتو حقوق اللہ اور حقوق العباد میں سے کوئی حق اس کے ذمہ نہ ہو۔ سوم: ..... بید کہ عذا بقرسے بناہ ما نگنے کا اجتمام کیا جائے، او پر حضرت عائشہ سوم: ..... بید کہ عذا بقرسے بناہ ما نگنے کا اجتمام کیا جائے، او پر حضرت عائشہ



MA

جه فهرست «بخ

هر جِلد د



رضی اللّه عنها کی حدیث گزر چکی ہے کہ آنخضرت صلی اللّه علیه وسلم ہرنماز میں عذابِ قبر سے پناہ مانگنے کا اہتمام والتزام فرماتے تھے۔

"عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اذا فرغ احدكم من التشهد الآخر فليتعوذ بالله من اربع: من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، وفتنة المحيا والممات، ومن شر المسيح الدجال. رواه مسلم."

ترجمہ: ..... ' حضرت ابوہریہ درضی اللہ عنہ ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ: جبتم میں سے کوئی شخص آخری التجیات سے فارغ ہوتو چار چیزوں سے اللہ کی پناہ مانگے: جہنم کے عذاب سے ، زندگی اور موت کے فتنہ سے ، اور میں دجال کے شرسے ۔ ''

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں کہ: نبی کریم صلی الله علیہ وسلم صحابہ کو بید عااس طرح سکھاتے تھے جس طرح قرآن کی سورت سکھاتے تھے،فر ماتے تھے کہ: بید عا کیا کرو:

"اللهم انسى اعوذ بك من عذاب جهنم، واعوذ بك من عذاب جهنم، واعوذ بك من عذاب القبر، واعوذ بك من فتنة المحيا السمسيح الدجال، واعوذ بك من فتنة المحيا والممات. رواه مسلم."

رمشُوة ص:٨٥)

ترجمه:....." الالله! مين آپ كى پناه چاهتا هول جهنم كعذاب سے، اور آپ كى پناه چاهتا هول جهنم



جه فهرست «بخ

عِلْد د



آپ کی پناہ چاہتا ہوں مسیح دجال کے فتنہ سے، اور زندگی اور موت کے فتنہ سے۔''

چہارم: ....سونے سے پہلے سور کا تبارک الذی (الملک) پڑھنے کا اہتمام کیا جائے، حدیث شریف میں فرمایا گیا ہے کہ: '' بیعذابِ قبرسے بچاتی ہے۔''ایک اور حدیث میں ہے:

"عن جابر رضى الله عنه: ان النبى صلى الله عليه وسلم كان لا ينام حتى يقرأ الم تنزيل وتبارك الذى بيده الملك. رواه احمد والترمذى والدارمى."

ترجمہ: ..... 'حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول مبارک تھا کہ سونے سے پہلے المم تنزیل اور تبارک المذی بیدہ الملک پڑھاکرتے تھے۔''

عذابِ قبر کے سلسلے میں شبہات کے جوابات سبب ای سال کرچھاں میں چھڑاں قب سمتع

س.....ایک سوال کے جواب میں جوعذابِ قبرسے متعلق ہے آپ نے جواب میں تحریر فرمایا سرین

'' قبر کاعذاب وثواب برحق ہے،قر آن کریم میں اجمالاً اس کاذ کرہے۔'' • • میں ایسان میں میں ایسان کے میں ایسان کا دکر ہے۔''

محترم! آپ اپنے جواب کے حوالے سے مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات عنایت کر دیجئے، عین نوازش ہوگی:

س.....ا:ان قرآنی آیات کی ذرانشاند ہی فرماد یجئے جہاں عذابِ قبر کا تذکرہ ہے، کیونکہ آپ نے خودلکھا ہے کہ قرآن شریف میںان کا جمالاً تذکرہ موجود ہے۔

(r9+)

چە**ن**ېرىت ھ





<u>جِلد د</u>



س..... : بیعذابِ قبر کیا صرف مسلمانوں کے لئے مخصوص ہے؟ ان کے ساتھ کیا ہوتا ہے جو اپنے مردے جلا دیتے ہیں؟ بالخصوص ہندو، کیا ان کوعذابِ قبرنہیں ہوتا؟ اگرنہیں ہوتا، تو کیوں نہیں ہوتا؟ اگر ہوتا ہے، تو اس کی نوعیت کیا ہوتی ہے؟

س.....: مسلمانوں پراس' نظرِ کرم' کی کوئی خاص وجہ؟ یا یوں کہہ لیں ہراس قوم پر جو مردے دفناتی ہے؟ اس کی کیا وجہ ہے؟

س.....، تر آن شریف میں بچکودودھ پلانے کی مدت اور بعض دیگر جزئیات تک کا ذکر ہے، اتنااہم مسکلہ صرف اجمالی اہمیت کا حامل کیسے گھہر گیا؟

ہے۔ است اسلامی است ہیں: س.....:۵: آپ جواب میں آگے چل کر فرماتے ہیں:

پ د جیسی سے می خورات ہیں۔ ''نیک و بداعمال کی پچھ نہ پچھ سز او جز ادُنیا میں بھی ملتی ہے ،

پوری آخرت میں ملے گی، دنیاوی سزا اور قبر کی سزا کے باوجود جس شخص کی بدیوں کا بلیہ بھاری ہوگااس کودوزخ کی سزابھی ملے گی، حق تعالیٰ شانداپنی رحمت سے معاف فرمادیں تو

بھاری ہوہ ان کو دورر کی میزائی سے کی، کی تعلی سائندا پی رمنے سے معافی ہر مادیں و ان کی شانِ کریمی ہے۔'' دُوسر لے لفظوں میں اللہ تعالیٰ ایک'' بادشاہ'' ہے،اگراس کا دل

چاہے گا تو معاف بھی کردے گا، تو سوال ہیہ ہے کہ اگر کسی نیکوکار سے وہ'' بادشاہ'' ناراض ہو گیا تو اسے بھی جہنم میں ڈال دیا جائے گا، بہتو بادشا ہت ہے،کسی قانون،کسی آئین کے

تے۔ تو ہونہیں رہا،اس کی مرضی ہے تو ایسا کیوں نہیں ہوگا کہ بیچارہ نیکو کارمعلوم ہواجہنم میں

پڑا سرٹر ہاہے؟ بادشاہت میں تو ایساہی ہوتا ہے، ذراوضاحت کردیں۔

س.....۲: جب عذابِ قبر کاخو دساخته وجود ہے، تو ثوابِ قبر کیوں نہیں ہوتا؟ گناہ گاروں کوتو سزامل رہی ہے، نیکو کاروں کو جزا کیوں نہیں ملتی؟

س.....ے:اللّٰہ کی فطرت اس کے قوانین پوری انسانیت کے لئے ایک ہی ہیں،قر آن مجید میں کی دفعہ ذکر کیا گیا ہے اللّٰہ کی فطرت تبدیل نہیں ہوتی ،تو پھراییا کیوں ہے کہ جود فنائے



۱۹۱)

جه فهرست «بخ

حِلد د



س..... کیا بحثیت مسلمان میں اپنے وصیت نامے میں یہ وصیت کرسکتا ہوں کہ مرنے کے بعد عذابِ قبرسے بچانے کے لئے میری لاش کو دفنایا نہ جائے ، جلادیا جائے ؟
س..... 9: فرعون کی لاش دیگر کئی فراعین کے ساتھ صحیح سلامت موجود ہے، اس کے عذابِ

س.....۱۰:عذابِ قبررُ وح کوہوتا ہے یابدن کو؟ اسے کیسے ثابت کریں گے اور کس معیار پر؟
س....ا: بورپ میں آج کل بہت ساری الشیں تجربات کے لئے لمبے عرصے کے لئے شیشے
کے مرتبانوں میں محفوظ کی جارہی ہیں، ان کے عذابِ قبر سے متعلق آپ کیا فرمائیں گے؟
س....ا: عذابِ قبر کی ضرورت کیا ہے؟ جب قیامت میں گناہ گارجہنم میں جائیں گے ہی توانہیں یہاضافی ''بین' وینے کی کیا تک ہے؟ کیا جہنم کا عذاب کافی نہیں؟

ج ....ا: سورة مؤمن ميں ہے:

قبرمے متعلق کیا خیال ہے؟

"مِمَّا خَطِيٓ عَالِيهِمُ أُغُرِقُوا فَأُدُخِلُوا نَارًا. فَلَمُ



عِلد د عِلد د



یجِدُوْا لَهُمْ مِّنُ دُوْنِ اللهُ اَنْصَارًا."

رنوح: ۲۵: کتر جمہ:...... کچھ وہ اپنے گناہوں سے دبائے گئے پھر دالے گئے گھر فہ اپنے گناہوں نے اللہ کے سوا دالے گئے آگ میں، پھر نہ پائے اپنے واسطے انہوں نے اللہ کے سوا کوئی مددگار۔"

حضرت شخ الهند)

ج .....۲،۲۰۰۰: مسلمانوں کے ساتھ مخصوص نہیں، کفار کو بھی ہوتا ہے، جن مردوں کوجلا دیا جاتا ہےان کو بھی ہوتا ہے۔

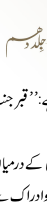
ج..... به: نماز جیسی اہم چیز، جودین کارکنِ اعظم ہے، اس کا بھی اہمالی ذکر ہے، نماز کی رکعتوں کی تعداد اور نماز پڑھنے کا طریقہ ارشاد نہیں فرمایا گیا۔ نماز کے بعد دُوسرارکن زکوۃ ہے، اس کا ذکر بھی اہمالاً ہے، مقدار زکوۃ ، شرائط زکوۃ اورکن کن مالوں پرزکوۃ فرض ہے؟ اس کا ذکر نہیں کیا گیا۔ تیسرارکن روزہ ہے، اس کی بھی مکمل تفصیلات ذکر نہیں کی گئیں۔ چوتھا رکن جج ہے، اس کی تفصیلات بھی علی التر تیب درج نہیں، قرآن کریم کی جوتشری صاحب قرآن صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمائی وہ اُمت کے لئے واجب الاعتقاد اور واجب العمل قرار دی گئی، جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "شُمَّ اِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ" (پھرمقرر بھاراذمہ ہے قرار دی گئی، جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "شُمَّ اِنَّ عَلَیْنَا بَیَانَهُ" (اور جود ہے تم کورسول سو اس کو کھول کر بتلانا)، اس طرح: "وَ مَا اَتَا کُمُ الرَّ سُولُ فَحُدُوهُ" (اور جود ہے تم کورسول سو لیول کو اللہ ایک اُنہ اللہ کے اُنہ کا اللہ کے اُنہ کا اللہ عیر ذالک من رسول نہیں بھیجا مگراسی واسطے کہ اس کا حکم ما نیں اللہ کے فرمانے سے) الی غیر ذالک من الآیات الکشیرۃ!

ح.....۵: قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کو'' ملک الناس''اور'' مالک الملک'' فر مایا ہے، کیا اللہ تعالیٰ کے بادشاہ ہونے پر بھی آپ کواعتراض ہے؟ اور یہ بات میری کس تقریر سے لازم آئی کہ جزاوسز ابغیرکسی قانون کے ہے؟











ح..... ۲: قبر میں ثواب بھی ہوتا ہے، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے: '' قبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے، یا دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا!'' ح ..... اُویر بتا چکا ہوں کہ فن ہونے والے اور جلا دیئے جانے والوں کے درمیان تفریق غلط ہے،سب کوقبر کاعذاب ہوسکتا ہے،اور ہوتا ہے۔ ہاں! ہماری فہم وادراک سے بالاتر چیز ضرور ہے، جو صرف انبیائے کرام علیہم السلام کی وحی سے معلوم ہوسکتی ہے، اور فرشتے -نعوذ باللہ- میرے' دخود ساختہ' نہیں، بلکہ الله تعالیٰ کے بنائے ہوئے ہیں، جن کے وجود کی خبر آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے دی ہے، اگر آپ آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ارشادات پرایمان لانے کے لئے تیاز نہیں توانتظار کیجئے ، وہ وقت جلد آیا جیا ہتا ہے جب آپ کواس عذاب کا مشاہدہ اور تجربہ ہوجائے گا،اس وقت یقین لائے گا،کین افسوس! کہ اس وقت كاايمان لا نامفيد نه ہوگا۔

ج..... ۸: میں تو عذابِ قبر کے منکر کوسچا مسلمان ہی نہیں سمجھتا، کیونکہ وہ قرآن کریم اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے متواتر ارشادات کے علاوہ اُمتِ اسلامیہ کے قطعی عقیدہ کی ا پنی جہالت و ناواقفی کی وجہ سے تکذیب کرتا ہے۔اور یہ بھی بتا چکا ہوں کہ لاش محفوظ ہو،گل سر جائے، یا جلا دی جائے، کوئی حالت بھی عذابِ قبرسے مانع نہیں۔اس کے باوجوداگر آپ جلانے کی وصیت - نعوذ باللہ - کرنا چاہتے ہیں تو آپ بہتر جانتے ہیں، کیا اس کے بجائے یہ آسان نہیں کہ ایمان بالغیب کے طور پر آپ اس عقیدہ ہی کو مان لیں ، اگر قبر میں واقعی عذاب ہوتا ہے تو آپ نے جائیں گے،اورا گرنہیں ہوتا تو آپ کا کوئی نقصان نہیں۔ ح..... و فرعون کی لاش کو بھی عذاب ہور ہا ہے، قر آن کریم کی جن آیات کا اُوپر حوالہ دیا ہے وہ فرعون اور آ لِ فرعون ہی سے متعلق ہیں۔

ح ..... اقبر كاعذاب بلاواسطه رُوح كوموتا باور بالواسطه بدن كو، جس طرح كدرُنياكي تكليف <mark>بلاواسطه بدن کوہوتی ہےاور بالواسطه رُوح کو،اورمعیاراحادیث شریفه ہیں۔</mark>









ح .....اا: ان کے بارے میں وہی کہوں گا جونمبر: ۹ کے بارے میں کہہ چکا ہوں ،ان کو بھی عذاب ہوتا ہے ،مگر مجھے اور آپ کواس کا ادراک نہیں ہوتا ، جس طرح خواب دیکھنے والے حسم کے گزید تا میں میں مدینے میں اس میں میں مدینے میں اس میں مدینے میں اس میں مدینے میں اس میں مدینے میں اس میں مدینے مدینے مدینے مدینے مدینے مدینے میں مدینے میں مدینے مدینے









### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

حكومت بإكستان كافي رائلس رجسر يشن نمبر ١٦٠٢٠

قانونی مشیراعزازی نے منظوراحدمیوایڈووکیٹ ہائی کورٹ اشاعت نے جولائی ۲۰۰۲ء

يت: \_\_\_\_\_

ناشر: \_\_\_\_\_ناشر:

18-سلام کتب مار کیٹ

بنوري ڻاؤن کراچي

ائے رابطہ: جامع مسجد باب رحمت

پرانی نمائش،ایم اے جناح روڈ، کراچی

فون: 021-32780340 - 021-32780340

www.shaheedeislam.com

O Com

نوٹ: Mobile اور IPad وغیرہ میں بہتر طور پر دیکھنے کے لیے "Adobe Acrobat" کو "PDF Reader" کے طور پراستعال کریں۔

